

## Münchener DigitalisierungsZentrum Digitale Bibliothek

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph von

Ueber die Gottheiten von Samothrace eine Abhandlung in der zur Feyer des allerhöchsten Namensfestes Sr. Majest. des Königes von Baiern gehaltenen öffentlichen Versammlung der Akademie der Wissenschaften, am 12. Oct. 1815

Stuttgart ; Tübingen 1815 Bibl.Mont. 157-1#Beibd.6

urn:nbn:de:bvb:12-bsb10933053-4

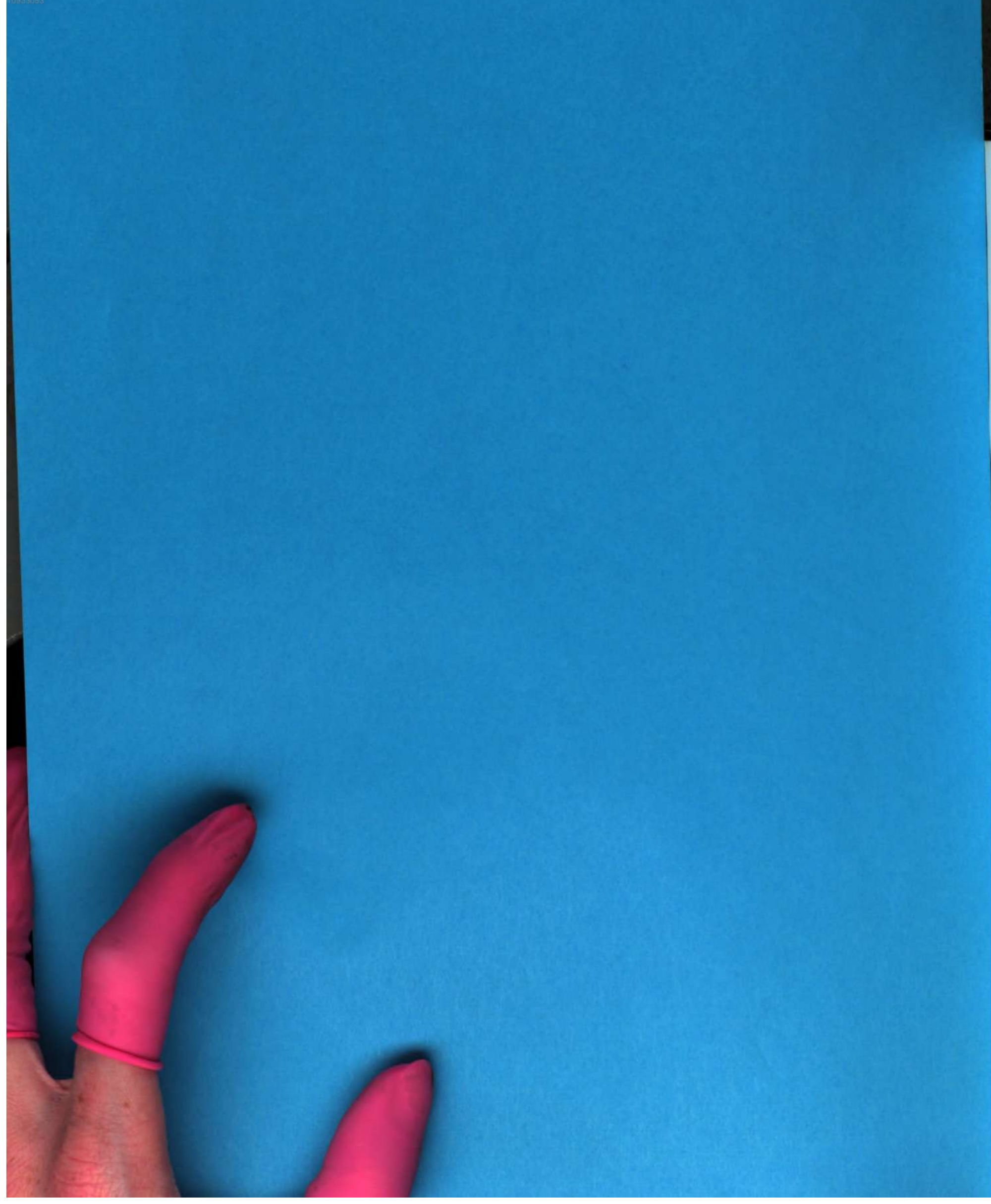
## Copyright

Das Copyright für alle Webdokumente, insbesondere für Bilder, liegt bei der Bayerischen Staatsbibliothek. Eine Folgeverwertung von Webdokumenten ist nur mit Zustimmung der Bayerischen Staatsbibliothek bzw. des Autors möglich. Externe Links auf die Angebote sind ausdrücklich erwünscht. Eine unautorisierte Übernahme ganzer Seiten oder ganzer Beiträge oder Beitragsteile ist dagegen nicht zulässig. Für nicht-kommerzielle Ausbildungszwecke können einzelne Materialien kopiert werden, solange eindeutig die Urheberschaft der Autoren bzw. der Bayerischen Staatsbibliothek kenntlich gemacht wird.

Eine Verwertung von urheberrechtlich geschützten Beiträgen und Abbildungen der auf den Servern der Bayerischen Staatsbibliothek befindlichen Daten, insbesondere durch Vervielfältigung oder Verbreitung, ist ohne vorherige schriftliche Zustimmung der Bayerischen Staatsbibliothek unzulässig und strafbar, soweit sich aus dem Urheberrechtsgesetz nichts anderes ergibt. Insbesondere ist eine Einspeicherung oder Verarbeitung in Datensystemen ohne Zustimmung der Bayerischen Staatsbibliothek unzulässig.

The Bayerische Staatsbibliothek (BSB) owns the copyright for all web documents, in particular for all images. Any further use of the web documents is subject to the approval of the Bayerische Staatsbibliothek and/or the author. External links to the offer of the BSB are expressly welcome. However, it is illegal to copy whole pages or complete articles or parts of articles without prior authorisation. Some individual materials may be copied for non-commercial educational purposes, provided that the authorship of the author(s) or of the Bayerische Staatsbibliothek is indicated unambiguously.

Unless provided otherwise by the copyright law, it is illegal and may be prosecuted as a punishable offence to use copyrighted articles and representations of the data stored on the servers of the Bayerische Staatsbibliothek, in particular by copying or disseminating them, without the prior written approval of the Bayerische Staatsbibliothek. It is in particular illegal to store or process any data in data systems without the approval of the Bayerische Staatsbibliothek.



Heber

die Gottheiten

bon

## Samothrace

Eine Abhandlung

in ber gur Fener bes

Allerhochsten Namensfestes

Sr. Majest. des Königes von Baiern

gehaltenen dffentlichen Bersammlung ber Akademie ber Wissenschaften, am 12. Oct. 1815.

porgelefen

pon

Friedrich Wilhelm Joseph Schelling.

Im Verlag der J. G. Cotta'ichen Buchhandlung zu Stuttgart und Tübingen

| 10933053 |  |
|----------|--|
|          |  |
|          |  |
|          |  |
|          |  |
|          |  |
|          |  |
|          |  |
|          |  |
|          |  |
|          |  |
|          |  |
|          |  |
|          |  |
|          |  |
|          |  |
|          |  |
|          |  |
|          |  |
|          |  |
|          |  |
|          |  |
|          |  |
|          |  |
|          |  |
|          |  |
|          |  |
|          |  |
|          |  |
|          |  |
|          |  |
|          |  |
|          |  |
|          |  |
|          |  |
|          |  |
|          |  |
|          |  |
|          |  |
|          |  |
|          |  |
|          |  |
|          |  |
|          |  |
|          |  |
|          |  |
|          |  |

Im Morden des aegaischen Meers erhebt sich die Sa: mothracische Insul, von Anfang wie es scheint Samos genannt, darauf zum Unterschiede von der jonischen und wegen der Mabe Thraciens die thracische (1). Erd: kundige des Alterthums schon vermutheten große Matur: erschütterungen, die diese Gegenden noch zu Menschens Zeiten betroffen. Es sen, daß durch bloße Unschwels lung gehoben die Wasser des Eurinischen Meers erst die thracische Meerenge, dann den Hellespontus durch: brochen (2), oder daß die Gewalt eines unterirdischen Feuers den Stand der Gewässer verändert (3): Die altesten samothracischen Erzählungen, die durch aufges zeigte Denkmaler in Erinnerungen fich verwandelten, erhielten eine Runde diefer Ereigniffe und bis in jene Zeiten hinauf ruckten fie die Berehrung und den Schuß ber vaterlandischen Gotter (4). Die Schrecken dieser Erinnerungen murden erhöht durch die stets gegenwartis gen Schauer einer großen und machtigen Matur; von

The state of the s

Walbern bedeckt bildete bas fast unjugangliche En: land (5) nur Gin zusammenhangendes Gebirg (6), von deffen bochstem Gipfel mabrend des Kampfe um Troja Poseidon die ganze Bergkette des Ida, des Prias mus Stadt und der Danaer Schiffe überschaut (7). Dort ward in unbestimmbarer Borgeit ein geheimniß: voller Gotterdienst gestiftet und wenn die vielreiche jonis fche Samos des gottlich geachteten Mannes fich rubmt, der zuerst einen bobere Menschlichkeit beabsichtenden Bund ersonnen, so ist die unansehnliche Samos Tra: ciens herrlicher in der Geschichte der Menschheit durch ben Dienst der Rabiren, bem altesten bes gangen Gries chenlandes, der mit dem erften Licht boberen und beffe: ren Wiffens in diesen Wegenden aufging, und ber nicht eber als zugleich mit dem alten Glauben felbst unterge: gangen scheint. Mus den Waldern Samothraciens er: hielt Griechenland mit der geheimeren Gottergeschichte querft den Glauben an ein zukunftiges Leben. Beffer und für das Leben wie für den Tod froblicher wurden nach allgemeiner Ueberzeugung die dort Eingeweiß: ten (8). Eine Zuflucht des Unglücks, ja des Verbres chens, so weit es durch Bekenntnig und Entsundiguns gen verfohnt werden mochte (9), bielt, in Zeiten frubes rer und spaterer Wildheit, samothracischer Gebrauch

menschliches Gefühl aufrecht. Rein Wunder, bag ber Mame der heiligen Insul (10) mit allem verwebt wurs de, was die altesten Geschichten Ehrwurdiges und Ruhm= volles aufbewahrten. Jasion und Dardan us, Orpheus und die Argonauten, Herkules auch und Ulnffes, sollen theils den geheimen Dienst bort geordnet, theils die Weihen empfangen haben (11). Den Pythagoras nennt eine weder unwahrscheinliche noch unwichtige Machricht unter denen, die Weisheit dort suchten und fanden (12). Ben den kabirischen Orgien saben sich zuerst der maces donische Philipp und, noch Rind, die Mutter bes großen Allerander Olympias, vielleicht nicht ohne Ginfluß auf das kunftige Schicksal ihres Sohns (13). Gelbst ber Romer Herrschaft schonte der Frenheit und alten, wie es scheint, theokratischen Verfassung Samothraces (14); dort suchte seines Reiches beraubt der lette macedonische Konig eine Freistatt, aus der ihn nicht Gewalt der schon übermuthig herrschenden Romer, sondern die Beis ligkeit des Orts selbst und der am eigenen Feldherrn verübte Mord austrieb (15). Dort hatte, wenn nicht durch Mordsturme zurückgetrieben, kurz vor seinem Ende noch der edle Germanicus die Weihen empfangen (16). Schriftsteller aus spaterer Raiserzeit erwähnen der samo: thracischen Seiligthumer im Genuß fortdaurender Bers

ehrung (17) und wenn auch nicht in noch bestehenden beiligen Gebrauchen ber Alterthumsforscher Buge aus bem Bilb bes alten samothracischen Dienstes zu erblicken mennte (18), so wurde man andern Spuren jufolge feine Fortdauer bis zum Ende des zwenten ja wohl bis in's dritte Jahrhundert der driftlichen Zeitrechnung verfol: gen konnen (19). Wenn einst, da mehr als je wieder Die dffentliche Aufmerksamkeit bem alten Griechenlande fich zuwendet, dieß fast vergessene Enland gleich andern durchforscht murde, vielleicht daß nicht Schabe der Runft wie jener unvergleichliche Fund von Megina, aber Dents maler des altesten Glaubens, wichtiger noch als jene für die ganze Geschichte unseres Geschlechts, die Mus: beute solcher Machsuchungen wurden (20). Giner wies berholten Betrachtung schien dieser geheime Gotterdienst zwar in jeder Hinsicht, aber zumal aus folgenden Grun: ben, nach so vielen Untersuchungen nicht unwurdig. In Dunkel gehüllt ift noch die Bedeutung der einzelnen Gottheiten. Zwar ihre griechische Mamen nennt mehr als Ein Schriftsteller. Wir wissen, daß Demeter, Dionnsos, Hermes, auch Zeus als Kabiren verehrt wurden. Aber dieß sind für uns bloße Mamen, die den Zweifel übrig laffen, ob die samothracischen Gotter jes nen bekannten Gottheiten etwa nur abnlich und vers

gleichbar, oder mit ihnen wirklich und bem Grundbes griff nach Eins gewesen. Eben so ungewiß ist, wodurch sich diese Gotter als Gegenstande der Geheimlehre von denselben Gottern im offentlichen Dienst und allgemeis nen Glauben unterschieden. Und doch vermag nur biese vereinte Kenntniß grundlichen Aufschluß zu geben über ben Ginn der samothracischen Lehre, über das eigentli: che, ihr zu Grunde liegende, Snftem. Gine einzige durch besonderes Gluck gerettete Machricht (21) scheint mit den wahren vom ersten Ursprung sich herschreibens den Mamen zugleich die urkundliche Zeit: und Geburts: folge der samothracischen Gotter erhalten zu haben. Billig schien daber, diese allen Untersuchungen jum 4 Grunde zu legen. So lautet die Stelle des griechischen Huslegers, dem wir die Erhaltung jener Machricht ver: danken. In Samothrace empfängt man die Weihen der Kabiren. Mnaseas sagt, es senn deren dren der Zahl nach, Axieros, Axiokersa, Axiokersos. Axieros sen die Demeter, Ariokersa die Persephone, Ariokersos aber ber Hades. Einige fügen auch einen vierten bin: zu, Kasmilos genannt, welcher, wie Dionnsodoros er: zählt, Hermes ist (22). Auf die Folge dieser Person: lichkeiten, auf die einer jeden zukommende Zahl legt Diese Stelle ein deutliches Gewicht; zugleich da sie die

ursprunglichen Ramen enthalt, gibt fie Unlaß zur Ber: gleichung und zu Erforschung bes jeder Gottheit zu Grunde liegenden Begriffs. Denn gewagt, ja fast fres velhaft scheint es, die Mamen von dem alten Geschicht: schreiber zu nehmen, die Bedeutung aber aus anderen Quellen, ganz unabhängig, erforschen zu wollen. Aller Grund ift anzunehmen, daß der die verborgenen Ramen gewußt, auch der Bedeutung im Allgemeinen nicht uns kundig gewesen. Daß sie nicht hellenischen, daß sie, nach Griechen: Weise zu reben, barbarischen Ursprungs sind, ist anerkannt (23); welcher Zunge, welchem Wolk fie ursprunglich angebort, dieß ist eine von jeder ges schichtlichen Voraussehung unabhängige, einer rein sprachlichen Entscheidung fabige Frage. Dem fleißi: gen sein ganzes Leben in agyptischen Forschungen vergras benen Zoëga war naturlich, den Wurzeln dieser Mamen in den zweifelhaften Ueberbleibseln altägnptischer Sprache nachzuspuren; wenn er aber durch seine Forschungen statt bestimmter, entschiedene Perfonlichkeiten bezeichnender, Bedeutungen die allgemeinsten und unbestimmtesten zu Tage fordert, wenn Arieros den Allmächtigen, Kasmis los den vollkommen Weisen bedeuten soll (24), so wird durch solche Erklarungen die Ableitung allein schon ver: dachtig. Ob aus indischen Sprachschäßen ein mehr ge-

nügender Aufschluß möglich ist, sen dahingestellt; wir glaubten einen andern von fruberen Forschern betretenen 5. Weg wieder einschlagen zu muffen. Welches Volks auch immer die Mamen und die dadurch bezeichneten Gotter ursprunglich senn mogen, eines vorzugsweise die Meere beschiffenden Volkes waren sie gewiß. Denn das ift ber allgemeinste Glaube, daß jene Gotter zumal ben Seefahrenden hulfreich und heilbringend senn (25). Der Ursprung wie die Beständigkeit dieses Glaubens, läßt schwerlich eine andere Erklarung zu, als daß sie zuerst als die Gotter eines zur Gee unternehmenden also bes gunstigt scheinenden Volkes bekannt wurden. Wie na: turlich auch, daß fern berschiffende Fremdlinge in jenen noch jest nicht ungefährlichen Meeren, auf deffen In: suln außer den Geschäften des Handels Unwetter und Sturme sie oft lange Zeit zurückhalten mußten, Die beimischen Gotter wieder zu finden und zu verebren wünschten, daß also dieselben Schiffe, welche Rauch: wert, Purpur oder Elfenbein dahin führten, auch ihre Gotter und Seiligthumer auf die griechischen Ruffen und Enlande verpfianzten (26). Ein solches Wolk in jenen Urzeiten kennen wir nur an den Phoniciern, beren lange daurendes Wirken und Walten, ja deren Unsiedes lungen in jenen Gegenden geschichtlich nicht zu laugnen

find (27). Dazu kommt die Berficherung des Berodot, ben Schukgottern ber Phonicier, beren Zeichen fie an ben Wordertheilen der Schiffe führten, fen'n der Gestalt nach abnlich gewesen die agnptischen Kabiren (28). Hat bemnach Samothrace feine Gotter, mittelbar ober un: mittelbar, von Phonicischen Schiffern erhalten, und waren des Wolks, deß die Gotter, nach aller Wahr: scheinlichkeit, auch die Mamen, so ist der machtigste Grund vorhanden, der Bedeutung jener Mamen in phonicischen, ober was ben der unbestreitbaren Ginerlens heit bender Sprachen vollig gleichgultig ift, in hebrai: schen Sprachwurzeln nachzuspuren. Denn daß Gotter: namen des Morgenlandes, wo felbst menschliche Gigen: namen, bedeutend find, bedarf des Beweises nicht und 6. kaum der Erinnerung. Wir betreten also jenen gefähr: lichen Weg der Sprachforschung, der sich mit Untersu: chung der Herkunft und Abstammung von Namen oder Wortern abgibt, nicht unwiffend, was von deffen Schwie: rigkeit und Undankbarkeit vorsichtige Kenner zu außern pflegen, nicht unkundig bes von minder Bedachtlichen im Allgemeinen darüber ausgesprochenen Werdammungs: urtheils. Aber jede Forschung ift loblich an sich, den Unterschied macht nur die Urt und das Werfahren. Mochte in einer Zeit, da leicht Jeder jeder Sache sich

gewachsen glaubte, eine neue Wuth von Sprachablei: tungen alles aus allem zu machen und auf wahn : wißige Urt auch in der alten Gotterfabel alles mit allem zu ver: mischen bemuht senn: die Untersuchung der Gerkunft und Abstammung der Worter nicht blindlings, sondern kunstmäßig und nach den auch ihr zukommenden Regeln getrieben, wird immer der edelfte Theil der Sprachfor: 7. schung bleiben (29). Das also den dren ersten Gotts heiten gemeinschaftlich vorgesetzte Wort konnen wir als nicht bezeichnend für die besondere Matur einer jeden mit Schweigen übergeben (30). Mach ber wortlichsten Ues bertragung aber kann ber erste Dame, Arieros, in phonicischer Mundart nicht wohl etwas anderes bedeu: ten, als den Hunger, die Armuth, und was daraus folgt, das Schmachten, die Sucht (31); eine Erkla: rung, die auf den ersten Blick wunderlich scheinen mag, aber durch tiefere Betrachtung einleuchtet. Wir wollen nicht mit dem Allgemeinen uns begnügen, daß ein schlechthin erstes Wesen, wenn auch an sich überschweng: liche Fulle, doch sofern es nichts bat, dem es sich mit: theilen kann, als außerste Urmuth als bochste Bedurf: tigkeit sich felber erscheinen muß. Micht barauf, daß im Begriff jedes Unfangs der Begriff eines Mangels liegt (32). Wie eilen an etwas Bestimmtes zu erins

nern, an jene Platonische Penia, die mit dem Uebers fluß sich vermählend Mutter bes Eros wird. Zwar nach Griechen: Urt, welche die altesten Gotter im Reis che des Zeus wiedergeboren werben laßt, erscheint diese Penia benm Gastmabl ber anderen Gotter. Aber es laßt fich nicht zweifeln, daß Plato bier wie anderwarts nur eine schon vorhandene Fabel fren behandelt, und der erste Stoff seiner Erzählung ein Bruchstuck ist jener uralten Lehre, nach welcher Eros ber erfte ber Gotter aus dem Welten hervorgeht, vor ihm aber nur die das En gebarende Macht ist. Denn die Macht sen das Mels teste in der gangen Matur der Dinge, mar Lebre aller Wolfer, die die Zeiten nach Machten gablen (33), ob: wohl es Entstellung ift, wenn man bieß erste Wesen zugleich als das oberfte betrachtet. Aber was ift bas Wesen der Macht, wenn nicht Mangel, Bedürftigkeit und Sehnsucht? Denn diese Macht ist nicht Finsterniß, nicht das dem Licht feindliche, sondern das des Lichts harrende Wesen, sie ist die sehnsüchtige, zu empfangen begierige Macht. Ein anderes Bild jener ersten Ma: tur, beren ganges Wesen Begehren und Gucht ift, schien das verzehrende Feuer, das, selbst gewissermaßen Michts, nur ein alles in sich ziehender Hunger nach Wesen ist. Daber der uralte Lehrsaß: Feuer sen bas

Innerste, also auch das Melteste, burch Dampfung des Feuers habe sich erst alles zur Welt angelassen. Daber, daß auch Hestia als das alteste der Wesen verehrt wor: den und die Begriffe der Ceres und Proferpina, ber altesten Gottheiten, mit dem der Bestia vermengt wor: den (34). Aber wie schon die Weiblichkeit dieses viels namigen Wesens, wie bunkler ober beutlicher alle Mas men dieser ersten Matur auf die Begriffe der Sehnsucht und des schmachtenden Verlangens hindeuten; so zumal gehet das Wesen der Ceres, für welche der alte Ge: schichtschreiber die erste samothracische Gottheit erklart, ganz auf in Sucht. Ich bin Deo, antwortet fie, zuerst fich kundgebend, ben Tochtern des Celeus (35), d. f. die Sehnsuchtkranke, die Schmachtende, eine Bedeutung, die der Zusammenhang fordern wurde, wenn sie auch nicht aus Sprachforschung sich rechtfertigen ließe (36). Wie Isis im Suchen des verlorenen Gottes, wird Ceres im Suchen ber verlorenen Tochter ganz die Gu: chende. Doch liegt ber erfte Grund des Begriffes tiefer. Alles Unterfte, unter dem nichts mehr ift, kann nur Sucht senn, Wesen, das nicht sowohl ist, als nur trachtet Darum ift nach agnptischer Unsicht Ceres Herrscherin der Todten (37), deren Zustand allgemein als ein Zustand von Unvermogenheit und fraftlosem Stres

ben nach Wirklichkeit gedacht wird. Die Unterwelt felbst beißt der geizige, der habsüchtige Die oder Umen: thes. Won Alters her wurden die Abgeschiedene von den Athenern Demetrische (38) genannt, weil man fich die vom Leib und der außeren Welt Getrennte in einen Bus stand lauterer Sucht verset bachte, aus bemfelben Grund alfo, warum die Manen in hebraischer Sprache Die sich sehnenden, die verlangenden hießen (39). Das mit aber nicht jemand die Worte bes weniger tieffinnis gen als wißigen romischen Dichters auch hieher ans wende: Mimmer ja geben Hunger zusammen und Ce: res (40), genügt zu erinnern, daß wir nicht bloß von einer fruchtbringenden, sondern auch von einer Ceres: Erinnys wiffen, und wie die Erinnnen überhaupt ju ben alteren Gottheiten gehoren (41), so ift eben die furchtbare Ceres die altere; denn der gestillten Sucht muß die brennende vorausgeben, überschwenglicher Fulle der Fruchtbarkeit die größte Empfanglichkeit, also ver: zehrender Hunger. Ihre volle Bedeutung erhalt das durch erft die Strafe des Ernsichthon, den die gurnende Ceres mit unersättlichem Beißbunger (42) beimsucht. Denn es ist auch sonst bem tiefer Forschenden nicht fremd, daß die Götter durch Verstoßung in eben den Zustand strafen, der durch ibre Gunft überwunden worden.

Darum leiden die Uneingeweihten in der Unterwelt die besondere Strafe, daß sie ein unfüllbares Gefäß rastlos zu füllen sich bestreben (43). Diese Machweisungen konnten binlanglich scheinen zur Begrundung der gege: benen Erklarung. Doch glauben wir, sie der Gewiß: beit naber bringen zu konnen. Es find uns verschiedene Bruchstucke phonicischer Rosmogonieen erhalten. Gine derselben sest über alle Gotter die Zeit, die, weil das gemeinschaftlich Befassende und gleichsam Tragende aller Zahlen, selber nicht zählt, noch für eine Zahl gilt; ihr junachst aber, also als erste Zahl, nennt sie die schmach: tende Sehnsucht (44). Ein anderes Bruchstuck phonis cischer Kosmogonie, dem das Zeichen hoher Alterthum: lichkeit an ber Stirne geschrieben steht, bruckt sich so aus: Zuerst war der Hauch einer finstern Luft und ein trübes Chaos, dieß alles für sich granzenlos. Als aber der Geist von der Liebe gegen die eigenen Unfange ent: brannte und eine Zusammenziehung entstand, murde dieses Band Sehnsucht genannt, und dieß war der Beginn der Erschaffung aller Dinge (45). Hier wird der Unfang in ein Entbrennen gegen fich felbst, ein sich fels ber Suchen geset, das hieraus entstehende Band ift wieder, nur die gleichsam verkorperte, Sehnsucht und der erste Unlaß zu Erschaffung aller Dinge.

misch in phonicischen Kosmogonieen war also die Bor: stellung ber Sehnsucht als Anfangs, als ersten Grun: bes jur Schopfung. Aber mar fie barum auch famo: thracisch? Hierauf antwortet eine Stelle des Plinius, der unter den Werken des Stopas die Benus, den Pos thos, d. h. die Sehnsucht und den Phaëton nennt, Gott: beiten (fest er bingu), die in Samothrace mit ben beis ligsten Gebrauchen verehrt werden (46). Gewiß also ift, daß unter ben samothracischen Gottheiten eine mar, mit der der Begriff: Sehnsucht, verbunden murde. Wir kennen mit ziemlicher Zuverläßigkeit alle samothracischen Gottheiten, aber es ift keine, welcher schmachtende Gehnsucht so eigen, so gang angemeffen ware, als ber, welche der alte Geschichtschreiber für Demeter erklart, der also, welche Arieros genannt wurde (47). Biedurch glauben wir die gegebne Erklarung zu dem in folchen Untersuchungen möglichen Grad der Gewißheit gebracht. Was die folgenden Damen ber zwenten und britten Per: sonlichkeiten betrifft, Ariokersa und Ariokersos; so mochte man fich zunachst darüber wundern, bag feiner der bis: herigen Forscher in ihnen die Spur der uralten Wurzel des Ceres: Mamens erblickt hat, da doch in diesem Zus sammenhang alles auf Cerealischen Dienst und Lehre bin: deutet. Wirklich ist Kersa nur nach einer andern Mund:

art dasselbe, was Ceres (in der alten Aussprache Re: res) (48). Und ba, nach einmal erwiesener Bedeutung der Arieros, daran, daß Ariokersa die Persephone ist, nicht zu zweifeln steht, so dient dieser Mame nur als neuer Beleg des auch sonsther bekannten, daß Proferpina nur Ceres, die Tochter nur die Mutter ift in einer ans dern Gestalt, und auch wohl ihre Namen, wie oft ihre Bilder verwechselt worden (49). Zauber aber oder Zaus berin (benn dieg bedeuten die Worter (50)), kann fo: wohl Demeter als Persephone genannt werden. Denn als der Hunger nach Wesen, den wir noch als das In: nerfte ber gangen Matur erkennen, ift Ceres die bewes gende Rraft, durch beren unabläßiges Unziehen aus ber ersten Unentschiedenheit alles wie durch Zauber zur Wirklichkeit oder Gestaltung gebracht wird. Aber die ursprünglich gestaltlose, barum in ihrem Tempel zu Rom als Westa bilblos und in der reinen Flamme verehrte, Gottheit (51) nimmt in Persephone Gestalt an, und diese wird erst eigentlich der lebendige Zauber, gleichsam das Mittel und Gebild, an welches der unauflösliche Zauber geknupft ift. Doch über diese Bedeutung kurg zu senn, erlauben uns die gelehrten Zusammenstellungen Creuzer's, die schwerlich einen andern oberften Berbin: dungsbegriff zulassen, als ben der Zauberin, in dem

ohnehin auch ber ber Runftlerin gedacht wird. Zaubes rin ift Persephone als erster Unfang jum kunftigen leibe lichen Dasenn, als die, welche Dies Rleid der Sterblich: feit webt und bas Blendwerk der Ginne hervorbringt, überhaupt aber als erstes Glied der vom Tiefften bis ins Sochste gehenden, Unfang und Ende verbindenden Rette (52). Persephone beißt auch Maja, ein Rame, der an Magia vielleicht mehr als nur erinnert (53). Huch Artemis sen was Persephone, soll schon durch Aleschylus verlautet haben (54), und auch Artemis beißt die Zauberin nach der naturlichen Ableitung (55). Aber überhaupt allen weiblichen Gottheiten liegt der Begriff des Zaubers zu Grunde, und wie die Gotterlehre der alten Deutschen, innerlicher, als geahndet wird, verwandt jener samothraeischen, bem Othin die Frena zuges fellt und benden machtige Zauberkrafte zuschreibt (56), so find Ariokersa und Ariokersos durch den gemeinschaft: 9 lichen Begriff des Zaubers vereint. Denn biese britte Gestalt ist wirklich kein anderer, als ber ben Aegnptern Dstris, den Griechen Dionnsos, den Deutschen Othin war (57). Zwar ber griechische Geschichtschreiber ers klart Ariokersos als Hades und alle Ausleger versteben dieß eigentlich, von Pluto namlich oder dem stygischen Aber Hades und Dionnsos sind dieselben, Jupiter.

lehrte schon Heraklit (58) und Osiris: Dionnsos ist Ro: nig über die Abgeschiednen (59), wie unser deutscher Othin, wohlthatiger Gott, erster Ueberbringer der frob: lichen Botschaft, zugleich Herr im Todtenreich ift. Diese Lehre, der freundliche Gott Dionnsos sen der Hades, war unstreitig die beseligende Ueberzeugung, welche die Geheimlehren mittheilten. Dicht ju bem strengen unterirdischen Zeus abwarts, sondern zu dem milden Gott Dfiris aufwarts geben die Geelen, dieß war der verborgenste Sinn der Lehre, daß Dionnsos der Hades sen. Deutlich erhellt dieß aus einer Stelle bes Plutarch (60), wie aus jenem, selbst auf romischen Grabmalern, so baufigen Dachruf: Lebe felig mit bem Osiris (61). In diesem Zusammenhang war Perses phone nicht des Hades, sondern als Kore und Libera des Dionnsos Gattin (62). Daben blieb aber im offents lichen Gebrauch der Hades wenigstens im Besit des Mamens, und so hieß nun Dionysos selbst Hades. Dionnsos also oder Osiris ist Axiokersos, wie ja Axio: kersa: Persephone auch Isis ist (63). Was aber der Mame auf's genaueste ausbruckt, ist schwer zu sagen, da wir ihn nicht in seiner ursprunglichen Gestalt kennen. Heißt diese Personlichkeit Ariokersos bloß als Gemahl ber Ariokersa? Oder ist er Zauberer in einem boberen

Sinn, als ber, welcher jenen Zauber ber Persephone überwindet, ihre Strenge milbert, jenes Urfeuer (benn auch sie ist Feuer) dampft und beschwort (64)? Dieß konnte auf jeden Fall nur durch Untersuchungen ausge: macht werden, die fich fur diefen Bortrag nicht eignen. Aber welchen bestimmteren Sinn man außer dem allges meinen dem Mamen gebe, ein zauberischer Gott ift Dio: nnsos, sen es daß man an die Schreckbilder denke, mit denen er die tyrrhenischen Schiffer straft, oder an sein Umt als Eröffner der Matur, als alles mildernder Gott (65), als der feuchte, der dem trocknenden Feuer 10. wehrt (66). Go bilden also die bren ersten samothracis fchen Gotter dieselbe Folge und Berkettung, in ber wir auch sonst überall Demeter, Persephone und Dionnsos finden. Es folgt die vierte Geftalt, Rasmilos genannt, gewöhnlicher Radmilos, auch Camillus. Ueber diesen Mamen nun find alle Erklarer so weit einstimmig, daß er einen dienenden Gott bedeute; wie auch schon aus ber Berrichtung bes etruscisch : romischen Camillus er: hellen murde. Aber welches Gottes oder welcher Gotter Diener? Die nicht minder einstimmige Mennung ift, eben jenen ihm vorangebenden Gottern fen er als Dies ner bengesellt und zwar mit dem bestimmten Begriffe ber Unterordnung (67). Also der Ceres, der Proserpina,

bem Bacchus untergeordnet ware Radmilos ober Her: mes? Denn auch das ist unbezweifelt, daß er Hermes Mercur Diener dieser Gottheiten, der sonft vor: zugeweise Bote des bochsten der Gotter, des Zeus, beißt? Zwar Er ruft Proserpina aus der Unterwelt jus ruck, aber nicht im Dienste der Ceres, nur auf Jupi: ters Geheiß (68). Es findet sich zwar ben Barro ber Musdruck: Camillus, ein Gott, ber großen Gotter Diener (69). Aber welcher Gotter Diener, ist auch bas durch nicht bestimmt, vorausgesetzt selbst daß die tabiri: schen Gottheiten ohne Unterschied die großen genannt werden. Denn ihre Zahl wird fehr bestimmt auf sieben angegeben, benen ein achter bengesellt ift. Also Diener der großen Gotter, ist Camillus nicht nothwendig Diener jener dren ersten. Gesetzt aber, er diente zugleich den unteren und den oberen Gottern, so diente er jenen doch nur, sofern er ber Mittler zwischen ihnen und den obes ren, also selbst bober mar benn sie, und dieses, gleichsam die leitende Berbindung zu senn zwischen den oberen und unteren Gottern, ist ja des Hermes eigentlichster Be: griff (70). Er wurde also den obern und untern in sehr verschiedenem Sinne dienen, jenen als ein wirklicher Diener, als ein gehorchendes Werkzeug, diesen aber als ein wohlthatiges und über sie erhabenes Wesen.

Gebr ju fürchten bemnach ift, bag burch die zu leicht angenommene Mennung, den bren erften Gottheiten sen Kabmilos als Diener zugesellt, bas ganze samothracische System in ein falsches Licht gestellt worden. Entschie: den bestätiget werden jene Zweifel durch die Mamen felbst. Denn Radmilos mit ber griechischen Endigung, mit der ursprunglichen Radmiel, beißt wortlich: ber, ber por bem Gott bergebt (71), und biefes wieder beißt nach morgenlandischem Redegebrauch nichts anderes, als der Werkundiger, der Herold des kommenden Gottes. Er verhalt fich in fofern zu bem unbekannten Gotte, wie sich zu dem alttestamentlichen Jehovah der soges nannte Engel des Angesichts verhalt (72). Denn bas Ungesicht bedeutet dasselbe was Radmi, namlich das Wordere; der Engel des Angesichts also ist der Bote, der gleichsam das Wordere, das Worausgehende der Gottheit ift. Micht also ber ihm vorangehenden Gots ter, sondern eines kommenden, noch zukunftigen Gottes Diener ist Kadmilos. Auf einen nicht ihm vorangebens den, sondern ibm' folgenden Gott deutet ebenso der ans dre, nicht minder urkundliche Mame. Kasmilos beißt nicht überhaupt nur ein Ausleger ber Gottheit, wie ges wohnlich erklart wird, sondern bestimmt der von der Gottheit weissagt, sie voraus, Die kommende verkuns

Also durchaus auf einen zukunftigen Gott deuten die Mamen, auf einen Gott, zu dem fich Rad: milos oder Hermes, nothwendig also auch die ihm vor: ausgehenden Gotter, nur als untergeordnete, nur als Diener, als Herolde, Berkundiger verhalten. wiesen ware daber aus der Matur der einzelnen Perfon: lichkeiten selbst, daß weder die erste, Arieros, als Gins beit und Quelle, der Gotter und der Welt, voranges stellt, noch in der Rabirenlehre überhaupt ein Emas nationssifftem in agnptischem Sinn enthalten ist (74). Weit entfernt fich in herabsteigender Ordnung zu fols gen, folgen fich die Gotter in aufsteigender; Arieros ift zwar das erfte, aber nicht das oberfte Wefen, Radmi: 11. los unter den vieren das lette, aber das bochste. Ma: turlich ist dem sinnigen Forscher die Reigung, alles Menschliche soviel möglich menschlich zu begreifen, nas turlich also auch, in Erforschung der alten Gotterlehre ein Mittel zu suchen, wodurch die Bielheit gottlicher Naturen sich mit dem menschlich nothwendigen und une austilgbaren Gedanken der Ginheit Gottes vereinigen ließe. Aber die Borstellung der verschiedenen Gotter als bloger Ausfluffe Giner in ihnen, wie in verschiedes nen Strahlen, sich fortpflanzenden Urkraft, ift weder an sich volksgemäß und deutlich (75), noch vermöge ib:

rer Unbestimmtheit und Granzenlosigkeit verträglich fo: wohl mit der Bestimmtheit und Scharfe der Umriffe jeder einzelnen Gestalt als mit ber geschlossenen Zahl Dieser Gestalten. Allein auch mit menschlicher Denks weise lagt fie fich nicht wohl vereinen. Denn wer Gin: mal zum Gedanken Gines bochften Wefens fich erhoben, von dem alle übrigen Maturen nur Ausstromungen sind, wird sich schwerlich entschließen, diesen Musfluffen seine Berehrung, geschweige jene aufrichtige, gefühlte From: migkeit zuzuwenden, die wir an Manchen der Weisesten und Besten, die entweder in die Mysterien oder in die Lebren der Philosophen eingeweiht waren, an einem Xenophon z. B., mabrnehmen. Gang anders verhalt es fich, wenn die verschiedenen Gotter nicht abwarts gebende, immer mehr fich abschwächende Musfluffe einer bochsten und oberften Gottheit, wenn sie vielmehr Steis gerungen einer unterften, ju Grunde liegenden Rraft find, die fich endlich alle in Gine bochfte Perfonlichkeit verklaren; alsbann namlich find fie wie Glieder einer vom Tiefsten in's Sochste aufsteigenden Rette, oder wie Sproffen einer Leiter, deren tiefere nicht übergeben darf, wer die boberen erklimmen will; dann, weil sie dem Menschen Mittler sind zwischen ihm und der bochsten Gottheit und nur Boten, Berfundiger, Berolde bes

fommenden Gottes, gewinnt die Berehrung berfelben einen Schein, ber fich auch mit der befferen Menschheit verträgt und der allein erklart, wie die den vielen Got; tern erzeigte Berehrung so tiefe und fast unausreißbare Wurzeln schlagen, so lange sich erhalten konnte. We: der überhaupt zur Erklarung alter Gotterlehre, noch zur Erklarung der samothracischen insbesondere geeignet scheint also die Vorstellung der Emanation. Hier scheis tert sie an dem recht verstandenen Begriffe des Radmilos. 12. Eine von unten wie Zahlen aufsteigende Reihe bilden die vier uns urkundlich bekannten samothracischen Gotte beiten. Radmilos, nicht den dren andern untergeord: net, steht vielmehr über ihnen. Diese Ginsicht verwans delt auf einmal die ganze Folge in eine lebendig fort: schreitende, und offnet uns die Aussicht in eine weitere Entwickelung der bis zur vierten Zahl bekannten Reihe. Die nachste Frage ist unstreitig, welcher Natur jener El, jener Gott sen, beffen Werkundiger und Diener zwar alle vorangehende Gottheiten, zunächst aber-und unmittelbar Kadmilos ift? Unstreitig beginnt mit diesem Gott eine neue Reihe von Offenbarungen, durch die fich die Folge der Personlichkeiten bis in die Sieben : und Achtzahl fortsett. Doch die vollständige Entwickelung dieser Reihe, die noch andere Mittel fodert als in den

samothracischen Ueberlieferungen für sich liegen, ist nicht unser Zweck. Es genügt uns, so weit dieß möglich ift, über die Matur ber bem Kadmilos folgenden Gott: 13. heit einigen Aufschluß zu geben. Zunachst also ist klar, daß jene ersten Gottheiten diejenigen Rrafte find, burch beren Wirken und Walten vorzugeweise bas Weltganze besteht; klar also, baß sie weltliche, kosmische Gottheis ten find. Denn sie beißen allesammt Bephafte (76), in keinem andern Ginn, als Allerander ber Große fagte, auch Parmenio sen Allerander. Hephastos selbst ist in keiner Kabirenreihe, so wenig als sein Rame unter denen der fieben Planeten oder in dem Kreis der Wochentage portommt, bem Schluffel, wie ich einst zu zeigen hoffe, aller Gottersysteme. Sie alle zusammen, diese vorans gehenden oder wie wir auch fagen konnen, dienenden Gottheiten, find Sephastos (77). Die Schopfung bes Hephastos ift die Welt der Mothwendigkeit. Er ift es, der in strengem Zwange das 200 balt (78). Er aber ist es auch, ber ben Gottern, ben boberen unstreitig als er selbst, die innerweltlichen Sige bildet (79). Eben dieses thun also jene dienenden Gottheiten, die sich auch das durch wieder als die, nur die Epiphanie, die Offenbas rung der höheren Gotter vorbereitenden darstellen. Man könnte von ihnen sagen, sie sen'n nicht sowohl gottliche,

als gottwirkende, theurgische Maturen, und als theurs gisch stellt sich ja mehr und mehr die ganze Verkettung Wenn also jene vorangehenden Perfonlichkeiten weltliche Gottheiten sind, so ist der Gott, zu dem sie die Führer und Leiter sind, und dem unmittelbar Rade milos dient, der überweltliche Gott, der Gott, der fie beherrscht und badurch Herr ber Welt ift, ber Demis urg ober im bochsten Sinne Zeus (80). Go bieß in Eleusis der, welcher den Hermes oder Kadmilos vor: stellte, der heilige Berold, aber der bochste Priester, welcher ben bochften der Gotter vorstellte, mar bas Ebens bild des Welterbauers und als solcher geschmuckt (81). Der etruscisch romische Camillus war keineswegs ein jedem Priester ohne Unterschied dienender Gehülfe, er war, was bisher nicht beachtet worden, der ausdrück: lichen Erklarung alter Schriftsteller zufolge, der bem Priester des Jupiters dienende Knabe (82). Da also dieser ben Zeus selbst vorstellte, so war der Camillus zu ihm in demselben Werhaltniß, in welchem nach der ge: gebenen Unsicht der kabirische Radmilos zum bochsten Gott ift. Die aufsteigende Reihe verhalt sich daber jest fo: Das Tieffte Ceres, beren Wesen Hunger und Sucht, und die der erste entfernteste Unfang alles wirklichen, offenbaren Senns ist. Die nachste Proserpina, Wesen

ober Grundanfang ber gangen fichtbaren Matur; bann Dionnsos, Herr ber Geisterwelt. Ueber Matur und Beisterwelt das die benden sowohl unter sich als mit dem Ueberweltlichen vermittelnde, Radmilos oder Bers mes (83). Ueber diesen allen der gegen die Welt frene 14 Gott, der Demiurg (84). Also ein von untergeordnes ten Perfonlichkeiten oder Maturgottheiten zu einer boch: sten sie alle beherrschenden Perfonlichkeit, zu einem über: weltlichen Gott, aufsteigendes System war die kabirische Lehre (85). Moch weit entfernt aber ist diese Darstels lung von jener andern Behauptung, die zuerst Wars burton ausgeschmuckt, nach ihm auch deutsche Gelehrte annehmlich gefunden, welcher zufolge bas eigentliche Geheimniß aller Mysterien des Alterthums die Lehre von der Einheit Gottes war, und zwar in jenem vers neinenden alle Bielheit ausschließenden Ginne, den die jegige Zeit mit diesem Begriffe verbindet. Undenkbar ware schon an sich ein solcher Widerspruch zwischen dem öffentlichen Gotterdienst und der Geheimlehre. Er konnte, wie Sainte: Croix bemerkt, nicht kurze Zeit, geschweige an zwentausend Jahre dauren, ohne die 216 tare umzustoßen, ja ohne die Rube der burgerlichen Gesellschaft zu erschüttern. Mit ber einen Sand ers schaffen und mit der andern vernichten, offentlich taus

schen und insgeheim aufklaren, ben Gotterbienst durch Gesetze befestigen, die Frevel dagegen mit Ernst bestra: fen, beimlich den Unglauben nabren und aufmuntern, welche Gesetzgebung (86)! Ein Gedanke, ber einer in so manchen Verhaltnissen an Betrug gewöhnten Zeit vielleicht zusagen konnte, den aber das grade, gesunde, Fraftige Alterthum wie mit Giner Stimme verwirft (\$7). Es ift vielmehr alle Wahrscheinlichkeit, daß in den Ges beimniffen ebendaffelbe, was in dem offentlichen Dienst, aber nur nach seinen verborgenen Beziehungen barge: stellt wurde, und baß jene von diesem sich nicht mehr uns terschieden, als etwa die esoterischen ober akroamatischen Wortrage der Philosophen von den eroterischen. lends aber jener, nicht alt: nicht neutestamentlich, nur etwa mahommedanisch zu nennende Monotheismus, deffen Begriff doch eigentlich immer jenen Behauptungen zu Grund gelegt wird, widerstrebt bem gangen Alter: thum und der schoneren Menschlichkeit, die sich gang in dem Ausspruche des Heraklit spiegelt, dem auch Plato Benfall gegeben: Das Gine weise Wesen will nicht bas alleinige genannt senn, ben Mamen Zeus will es (88)! 15. Gine andere Folge mochte man versucht senn, jener ob: wohl flüchtigen Vergleichung zu geben zwischen samo: thracischen und alttestamentlichen Vorstellungen, Die

-------

weiter fortgeset noch auf tiefere Uebereinstimmungen leiten murbe. Man konnte barin eine neue Bestati: gung feben wollen ber alteren von Gerhard Boffius, Bochart und anderen ehrenwerthen Forschern gefaßten Mach berfelben ift die gesammte Gotterlebre des Hendenthums nur Verunstaltung der alttestamentlis chen Geschichte und ber an bas Bolk Gottes erganges nen Offenbarung (89). Diese also wird für ein Meußer: ftes und Legtes genommen, über bas feine geschichtliche Erklarung hinausgeben kann. Wie aber, wenn diese Unnahme selbst nur willkührlich ware? Wenn sich schon in griechischer Gotterlehre (von indischer und anderer morgenlandischer nicht zu reben ) Trummer einer Er: tenntniß, ja eines wissenschaftlichen Systems zeigten, bas weit über ben Umfreis hinausginge, ben die alteste durch schriftliche Denkmaler bekannte Offenbarung ges zogen hat (90)? Wenn überhaupt diese nicht sowohl einen neuen Strom von Erkenntnig eröffnet batte, als ben durch eine frubere schon eroffneten nur in ein engeres, aber eben darum sicherer fortleitendes Beet eingeschlof fen? Wenn fie, nach einmal eingetretener Berderbniß und unaufhaltsamer Entartung in Bielgotteren, mit weisester Ginschränkung, von jenem Urspftem nur einen Theil, aber doch diejenigen Züge erhalten batte, Die

wieder ins große und umfassende Gange leiten konnen? 16 Diesem jedoch sen wie ihm wolle, so beweisen jene Ber: gleichungen wenigstens, daß der griechische Gotterglaube auf höhere Quellen als auf ägyptische und indische Vor: stellungen, zurückzuführen ist. Ja wenn die Frage ent: stunde, welche von den verschiednen Gotterlehren, ob Die agyptische und indische, ob die griechische naber ber Urquelle geschöpft sen; der unbefangene Forscher wurde kaum anstehen, für die lette zu entscheiden. In der griechischen Fabel, jener Gottergeschichte, wie sie vor: züglich homer ben Griechen gedichtet, ift es eine uns schuldige, fast kindische Phantaste, die, nur gleichsam versuchsweise, spielend und mit dem Worbehalt es wie: derherzustellen, das Band auflost, wodurch die vielen Gotter Ein Gott sind; im agnptischen und indischen System ist ein ernstlicher Migverstand, ja ein Damo: nisches nicht zu verkennen, ein wie mit Absicht wirken: der Geist des Irrthums, der den Migverstand in's Un: geheure, ja in's Grauelhafte auswirkt. Hatte jenes Maturvolk der Pelasger, aus dem alle griechische Kraft und Herrlichkeit aufgegangen scheint (91), die Grund: begriffe schon getrübt, nicht in natürlicher Unschuld und Frische erhalten, nimmer, so boch wir den lebendigen Sinn der Griechen anschlagen mogen, konnten diese Bor:

stellungen in so lautere Schonheit fich entfalten, nims mer fo treu, fo arglos, fo unbefangen mitten im Spiel, jene tieferen Werbindungen bewahren, deren geheimer Zauber uns auch dann noch trifft, wenn wir die Gots tergestalten in ihrer volligen bichterischen und kunstleris schen Unabhängigkeit vor uns walten lassen. Wieders hergestellt wurde jenes im Spiel der Dichtung geloste Band im Ernst der Geheimlehren. Geschichtlich uns zweifelhaft ift, daß auch diese den Griechen vom Musland oder von den Barbaren gekommen. Aber warum eben aus Megypten? Weil Herodot von den bodonais schen Priesterinnen gebort, aus Megypten haben die Des lasger zuerst die Mamen der Gottheiten erfahren (92)? Aber derfelbe Berodot gibt furz zuvor eben diese Berlei: tung ber griechischen Gotternamen aus Megypten nur für seine Mennung (93), die um so weniger Entscheis bendes haben kann, da ihm so wesentliche Mittel der Beurtheilung fehlten und Urkunden, die vor uns auf: geschlagen liegen (94). Welche ganz andere Welt ging bem Water der Geschichte auf, wenn er die althebrais schen Denkmaler kannte, ibm, beffen Aufmerksamkeit nicht entgangen war, daß die ersten bacchischen Orgien Griechenlands von jenen Phoniciern berkommen, Die fich mit dem Enrier Radmus in Bootien niedergelaf:

sen (95). Ueber die Geheimnisse Samothrace's außert er sich entschieden, die Insul habe sie von den Pelasgern empfangen, welche zuerst bort, ebe mit den Athenern 17. zusammen, gewohnt (96). Der einzige, doch nur schein: bare Grund, der einige Forscher bewegen konnte, die erste Quelle des Kabiren, Dienstes in Megypten ju su: chen (97), ist eine besondere Erzählung des jonischen Geschichtschreibers. Zu Memphis sen Kambyses in das Heiligthum des Hephastos gegangen und habe des Bil: des nicht wenig gespottet. Denn es fen, wie die Phoni: cischen Pataken, die Machbildung eines Phygmaen. Auch in das Beiligthum der Rabiren, in das niemanden als dem Priefter zu geben verstattet gewesen, sen ber Frevler gedrungen und habe unter vielem Gelächter ihre Bilder verbrannt, denn auch fie sepen den Bildern des Bephastos abnlich (98). Die Vergleichung der Hephastos: und ber Kabiren: Bilder mit den phonicischen Schuß: gottern wurde jedoch die umgekehrte Ableitung der Rabiren Aegyptens von den Zwerggottern Phoniciens eben so gut verstatten, ba dieses Land nach eben so unverwerflichen Zeugnissen zu ben altesten Sigen der Rabiren gebort (99). Ueber die erfte Berkunft des Rabiren: Dienstes mochte also aus dieser Geschichte nichts zu schließen senn. Um so merkwürdiger ist an sich die Er:

zählung, in Pygmaen: Gestalt habe man die Rabiren ju Memphis gefeben. Wie reimt fich biefe Geftalt, wir wollen nicht sagen mit jener Vorstellung, nach welcher Hephastos der bochste Gott sowohl des kabirischen als des agyptischen Systems ist und alle anderen Gotter nur Ausfluffe von ibm; wie reimt fich eine folche Abs bildung auch nur mit bem Namen ber großen Gotter, welcher ben Rabiren so allgemein bengelegt wird? Giner der alteren Untersucher wollte die Schwierigkeit durch Huslegung hinwegraumen (100), unthunlich schon bars um, weil unzweifelhafte Spuren find, daß dieselben Gotter auch außer Megypten zwergartig gebildet murs den (101). In bildlichen Worstellungen, wie ben dem Dichter, tragt der Greis Unchises die vaterlandischen Penaten in der Hand aus Ilium (102), ein Beweis wenigstens ber Kleinheit dieser Bilder, die Gottheiten bar: stellten, welche mit kabirischen zunächst verwandt waren. Man konnte versucht senn zu sagen: die ersten Rabiren wenigstens sen'n alle bienende Gottheiten oder Camille, darum sen'n sie als Knaben gebildet worden. Aber Kna: ben sind keine Zwerge. Angemegner ift folgendes, zu: mal es auf einer Vorstellung beruht, die erweislich vors handen war (103). Alls Gotter und als die altesten der Wesen wurden sie nothwendig in ehrwurdiger Gestalt

und als Alte gedacht; als Camille aber jugendlich und wie Knaben. Die noch robe aber aufrichtige Idolo: plastif wußte diese streitenden Begriffe nur in der Gestalt von Zwergen zu vereinigen. Worauszusegen baben ift allerdings, was sich indeß auch sonst rechtfertigen läßt, daß nur die ersten Kabiren in solcher Gestalt abgebildet wurden, denn nur als Sohne des Hephastos, nur so: fern selbst Bephaste, waren die Rabiren zu Memphis in Pygmaengestalt zu seben. Sonst glauben wir, einen, der menschlichen Ginbildungskraft auch sonst gewöhnli: chen und besonders wieder an altdeutsche und nordische Worstellungen erinnernden, Zug darin zu finden, dies sen namlich, große aber mehr zauberische als naturliche Rrafte mit ber Zwergengestalt vereinigt zu benten. Sat doch schon einer alten nichts weniger als gradezu vers werflichen Ableitung zufolge unser deutsches Wort Zwerg das griechische Theurgos zur Wurzel und demnach von Hausaus die Bedeutung eines theurgischen gauberkraftis gen Wesens. Auch an unfre Bergmannlein durfen wir erinnern, von denen noch unser treuberziger Landsmann Georg Agricola zu erzählen weiß; denn auch fie find ja so zu reben Sohne bes Hephastos, die mit Metallen Berkehr haben und fogar Baffen aus ihnen verfertis gen (104). Da indeß mit der Gestalt von Pygmaen

grade ber Begriff übernaturlicher Starte verbunden ift, so konnte es nicht befremden, wenn etwa die, welche als Zwergen, in einer andern Wendung als Riefen gedacht wurden (105), nicht auffallen, wenn unter ben, wie es scheint, noch kleiner gedachten, Idaischen Dakty: len (106) auch Hercules genannt wird, und wenn jenes unformliche Bild ber altesten Rabiren fich in Die berr: 15. lichen Gestalten der Dioskuren verklart (107). Huf den Begriff zauberischer, theurgischer Krafte führt also auch die Angabe ihrer Gestalt zuruck. Welche Bedeus tung durch ihren gemeinschaftlichen Ramen ausgedrückt sen, möchte zulest Untersuchung verdienen. Bierüber jedoch ift unter allen Forschern fast Gine Mennung. Den Begriff der machtigen, der ftarken Gotter brucke der Kabiren: Mame aus, nach der Bedeutung eines gleichlautenden hebraischen Worts. Alle andere Be: denklichkeiten gegen diese Erklarung (108) überwindet bennah' das Gine, daß eben diese Gotter immer und überall, zusammen und auch einzeln, die Großen, die Machtigen genannt werden (109). Dennoch was burgt dafür, daß eben dieser Begriff durch das Wort Kabiren ausgedrückt worden? Es bleibt immer der nicht grund: lose Zweifel, daß eigentlich nur die boberen Gotter des kabirischen Systems die Großen genannt worden (110).

Aber auch zu allgemein, nicht bezeichnend genug für ben eigenthumlichen Begriff, lautet der Dame, um fich durch die erste Aehnlichkeit hinreißen zu laffen. Won selbst bringt uns die Untersuchung, die Gigenthumlich: keiten der Kabiren nochmals in Ginem Bilde zusammen zu fassen. Die ersten Kabiren also waren magische ober bestimmter zu reben theurgische, die boberen Gotter jur Wirkung bringende Krafte oder Maturen (111). Doch nicht einzeln, nur in ihrer unaufloslichen Folge und Werkettung üben sie den Zauber aus, durch den das Ueberweltliche in die Wirklichkeit gezogen wird. Mun stehen auch die durch sie zur Offenbarung gebrach: ten Gotter mit ihnen wieder in einer magischen Ber: knupfung. Die ganze Kabiren : Reihe bildet also eine vom Tiefsten bis in's Sochste reichende Zauberkette. Rein Glied dieser Rette darf unwirksam senn ober aus: treten, soll nicht der Zauber verschwinden. Wie nicht die Erscheinung Gines Dioskuren, wie nur das Zeichen Der zwen vereinten Flammen ben Seefahrern beilbedeutenb ift, so find die Rabiren nur zusammen die großen beil: bringenden Gotter und werden nicht einzeln, sondern nur gemeinschaftlich verehrt (112). Also den Begriff der unaufloslich (wie Dioskuren) Bereinigten und zwar ber magisch Wereinigten mußte ber Mame bedeuten, wenn

er vollkommen ihre gemeinschaftliche Ratur ausbrucken follte. Batte man nun fur ben gegebnen Begriff ben Mamen zu erfinden, fo mare tein mehr bezeichnender auszudenken als ber ber Rabiren, sobald man benfelben von einem andern Wort ber namlichen Sprache ableitet, welches zugleich ben Begriff einer unaufloslichen Bereis nigung und den des Zaubers in fich schließt (113). Wird nun schon burch bas genaue Zusammentreffen von Wort und Sache diese Erklarung die mabrscheinlichere, so ers hebt fie jur Gewißheit eine unerwartet aber um fo bes Statigender bingutretende Mebnlichkeit. Gin Gotter: Rath, also ein zusammengeboriges Ganges von Got: tern, findet fich ben den alten Etruffern, unbekannt waren die einzelnen Mamen (114), aber sie alle zusammen hießen Consentes und Complices (115), welches nur Erklarung, ja wortliche Uebersetzung des Rabiren : Ma: mens ift, wofern ibm die von uns angenommene Bedeus tung jugeschrieben wird. Es waren ihrer sechs manns liche und sechs weibliche Wesen, außer diesen aber, bem sie gemeinschaftlich untergeordnet waren, Jupiter. Denkt man an die Geschlechts : Doppelheit aller alten Gottheiten, nicht eben bag in einerlen Wesen widernas turlich bende Geschlechter vereiniget waren, sondern daß jede Personlichkeit oder so zu sagen jede Stufe in der

Gotterfolge durch eine mannliche und weibliche Gottheit zugleich bezeichnet war (116), so entdeckt sich auch bier wieder jene kabirische, sich in Jupiter als Ginheit auf: losende Siebenzahl (117). Verschiedene Gotter, sind sie doch zusammen wie Giner (118). Dorthin, nach bem Auscerland hatten, wie geschichtlich bekannt ist, Pelas: gische Pflanzer ihre Gotter gebracht, an Laviniums Ruste schiffte Meneas die trojanischen Penaten aus. Und von eben diesen tuscischen Gottern versichert Bar: ro, Complices sen'n sie genannt worden, weil sie nur mit einander leben und mit einander fterben konnen. Unmöglich ware, zu diesem Ausdruck etwas hinzugu: segen oder den mahren Gedanken jener vereinigten Got: ter trefflicher zu bezeichnen. Und fo wird hinwiederum die erforschte Bedeutung des Mamens urkundlich für den inneren Sinn des Kabirenspstems, ein Zeugniß un: serer zuerst aus ber Folge biefer Gotter entwickelten Er: flarung. Darstellung bes unaufloslichen, in einer Folge von Steigerungen vom Tiefsten in's Sochste fortschrei: tenden Lebens, Darstellung der allgemeinen Magie und ber im ganzen Weltall immer daurenden Theurgie, durch welche das Unsichtbare ja Ueberwirkliche unabläßig zur Offenbarung und Wirklichkeit gebracht wird, das war ihrem tiefsten Sinn nach die heilig geachtete Lehre der

Rabiren. In diesen Ausdrucken frenlich wurde fie bort; in Samothrace, schwerlich vorgetragen; ohnehin hatte Die Ginweihung in die Gebeimniffe mehr die Absicht, fich für Leben und Tod den boberen Gottern zu verbin: den, als Aufschluß über bas Weltall zu erhalten. 211s theurgische Mittel dieser Berbindung wurden die unteren Gotter betrachtet und als solche auch verehrt. Micht abwarts, in die fichtbare Welt herein, aufwarts er: streckte sich dieser Zauber. Der Gingeweihte murbe durch die empfangenen Weihen selbst ein Glied jener magischen Rette, er selber ein Rabir, aufgenommen in den unzerreißbaren Zusammenhang und wie die alte In: schrift fich ausbruckt bem Beer der oberen Gotter juge: fellt (119). In dem Sinn mochten die Kabiren oder ihre Diener wohl Erfinder von Zaubergefangen beißen, wie Gofrates fagt, bas Rind in uns muffe immerfort beschworen und wie mit Zaubergefangen geheilt werden, bis es von der Todesfurcht fren sen (120). Won der eis nen Seite ganz auf die Gesinnung und das Leben sich hinrichtend mochte die eigentliche Lehre von der anderen ganz versinnlichet werden, wahrscheinlich indem man den Chor der Gotter durch den Reigen der Gestirne dars stellte (121). Und welch' herrlicheres Sinnbild bes Grundgedankens ließ sich erfinden, als die unauflöslich

verbundene Bewegung dieser himmelslichter, in beren Chor kein Glied fehlen kann ohne Zusammensturz des Ganzen, von benen auf's eigentlichste zu sagen ift, baß fie nur zusammen geboren werden und nur zugleich mit einander sterben konnen! Bieles (boch wissen wir es nicht) mochte im Lauf der Zeiten verhullt, Manches (ein Schicksal vieler boberen und besseren Lehren) ge: trubt und der Bedeutung beraubt werden. Aber welche Berhullungen fie gelitten, welche Richtungen genoms men haben mag, unzerstörlich blieb ber Grundgebanke, unverkennbar das Ganze der ursprunglichen Lehre, ein aus ferner Urzeit geretteter Glaube, ber reinste und ber 20 Wahrheit abnlichste bes ganzen Hendenthums. Micht ganz unwürdig aber schien der Fener dieses Tages der Bersuch, einen Glauben bober Vergangenheit zu ente rathseln. Denn Erforschung des Vergangenen erfüllt den größten Theil aller wissenschaftlichen Arbeit. Ob es die altesten Buge, Kriegsthaten und Berfassungen der Wolker sind, die erforscht werden, ob das Bild un: tergegangner Schöpfungen der reichen Matur aus fast unkenntlichen Abdrucken wiederhergestellt wird, ob die Spuren des Wegs aufgesucht werden, dem die Erde in ihrer Entwickelung gefolgt ift; immer geben diese Mach: forschungen auf Zeiten ber Vergangenheit. Von allem

Forschungswürdigen bleibt aber bas Würdigste, was einst Menschen innerlich vereint, worin Tausende und jum Theil die Besten ihrer Zeit die bochste Beibe bes In den spatern Zeiten romischer Lebens erfannt. Raiserherrschaft wurde der einst heilige Mame der Ras biren durch Schmeichelen entweißt; auf Mungen erscheis nen nicht bloß die Bruftbilder bes frommen Untoninus oder des Marcus Aurelius, auch der Kopf eines Domis tian mit der Umschrift fabirischer Gottheiten (122). Uns ware die schönste Unwendung des Mamens in bem Augenblick verstattet, ba er zugleich an jenes kabis rische Bundniß erinnert, durch welches erft die Macht gebrochen, endlich die legten Buckungen erstickt worden eines mabrhaft typhonischen Reichs, bas nur zu enben gedroht in allgemeiner Entsittlichung. Aber jeden frem: deren Musdruck, jede kunftlichere Wendung ftogt bas einfache Gefühl von fich, in dem wir uns des allgelieb: ten Koniges freuen und in welches wie in die beißen Gelübde für Sein lang daurendes Wohl wir mit Sei: nem gangen Bolt einstimmen.

## Unmerfungen.

Jeder, der nicht Fremdling ist in Forschungen dieser Art, wird, auch unversichert, von selbst glauben, leich= ter und angenehmer hatte der Verfasser den Stoff der folgenden Unmerkungen in den Text selbst verarbeitet, als nun von ihm ausgeschieden. Aber etymologische For= schungen, und solche, ben denen es auf Vergleichung von Stellen und Worten alter Schriftsteller ankommt, eignen sich nicht fur einen öffentlichen Vortrag, zumal vor gemischten Zuhörern. Den aus ber Sonderung ents standnen Nachtheilen mußte also der Verfasser sich uns terwerfen. Zuerst dem, daß manche Behauptung gras dezu aufgestellt worden, die allmählich eingeleitet und aus den einzelnen hieher verwiesenen Untersuchungen Schritt für Schritt entwickelt leichter Eingang finden konnte. Sodann daß die Anmerkungen den Text überschwellen, ja mitunter wohl sich ganz unabhängig von ihm zu machen scheinen. In Bezug auf solche Falle bemerke ich daher, daß manches angeführt werden mußte, das nicht der einzelnen Erklarung, sondern dem ganzen Sys

stem von Erklarung zur Stuße bient, bas hier zuerst angewendet worden. Einiges mußte in sofern über den Text hinaus zu gehen scheinen, bas doch wirklich nothig ist, ihn zu begründen. Wer daher über das Ganze der Ansicht urtheilen will, wird um so weniger umhin konnen, den Anmerkungen ein eignes Studium zu widmen. Wenn auf die sprachlichen Erörterungen fast zu ängstlicher Fleiß verwendet scheinen sollte, so ist dem Verf. anz genehmer, deßhalb getadelt als wegen des Gegentheils gelobt zu werden; denn solche Untersuchungen, wenn nicht mit Strenge und oft peinlicher Sorgfalt getrieben, sind gar Nichts.

(1) Samothrace — attollitur. Plin. N. Hist. IV. 23. p.214. ed. Hard. heutzutag Samothrafi: den Münsdungen des Hebrus und Lyssus gegenüber, nahe am Einsgang des Melanischen Meerbusens. Als alterer Name soll nach Schol. Apoll. Arg. v. 917. Leukosia von Aristosteles erwähnt werden έν τη Σαμοθράκης πολιτείς; als solchen geben nebst Pausanias Achaic. L. IV. p. 530. ed. Kuhn mehrere andere auch Dardania an. Ueber die Ursachen des angeblich späteren Namens Samos sinden sich abweichende Erklärungen, die sich zum Theil schon durch die homerische Erwähnung widerlegen. Das Wahrsscheinlichste hat Strabo gesehen, Geogr. L. X. p. 457. ed. Paris, von der Höhe ihrer Berge haben diese sowohl

als die beyden andern Samos den Namen erhalten, έπειδή Σάμους έκάλουν τὰ ύψη. Er mochte daben an σημα dor. σαμα denken: Bochart, Geogr. S. L. I. c. 8. leitet dieselbe Bedeutung wahrscheinlicher aus morgenlandischen Wurzeln ab. Bgl. die Mennung einiger Ausleger zu Genes. 11, 4. und Münter's Erklarung einer Inschrift, die auf die Samothrac. Geh. Bezug hat, Copenh. 1810. S. 29. Demnach wurde der Name Samos schon den Zeiten angehoren, da Phonicier diese Meere durchschiff= ten, und nur der Zusaß thracische das Spatere seyn, das zusammengezogene Samothrace, das Homer noch nicht kennt, (s. die Bemerkung in Hesych. II. p. 1148. ed. Alb. und Wirgils Ausbruck: Threiiciamque Samon, quae nunc Samothracia fertur) das Allerspateste. Dies ist die Mennung der im Text ausgedrückten Stelle des Strabo in Exc. L. VII. extr. έκαλειτο δε ή Σαμοθράκη Σάμος πρίν. Der Grund des Mamens Leukosia mag auf sich beruhen, wie des auffallenderen Melite (Maltha) den Strabo nennt X. p. 472; Dardania (namlich insula) ist aber so wenig Name, als Electria (tellus) ben Val. Flace. Arg. II. 431. und hiernach zu beurtheilen Plinius l. c. "Callimachus eam antiquo nomine Dardaniam vocat."

- (2) So mennte namentlich Strato, ben Strab. Geogr. I. p. 49. die Anschwellung sen durch die einstros menden Flusse nach und nach bewirkt worden.
- (3) Der Benname des Erderschüttrers, den Poseis daon in den homerischen Gedichten führt, und die fortdaus renden Wirkungen des unterirdischen Feuers in jenen

Sewassern machen eine solche Verbindung glaublich. Seit Menschengedenken (ohngesähr 237 J. v. E. G.) wurde durch dasselbe Therasia von Thera getrennt, kurz darauf zwischen beyden die neue Insul Hiera (die heilige; nach Choiseul-Goussier jest die große Cammeni) unter einer dis nach Rhodus verspürten, vielen Städten Asiens verderblichen Erschütterung emporgehoben, und dieser 46 J. v. E. G. die neue Insul Thia (die göttliche) hinzugez sügt, Plin. IV. 23. p. 213; im Ansang des 16ten solzte die kleine Cammeni, im Ansang des vorigen Jahrhunz derts wurde in derselben Gegend eine neue Insul von 5 Meilen im Umsang, mit Erdbeben, unterirdischem Donner und Feuer emporgetrieben. Davon Choiseul-Goussier Voy. pitt. de la Gr. T. I. Missions du Levant T. II.

- (4) Damals als große Strecken Asiens für immer, andre für eine Zeitlang bedeckt worden, senn, so erzählten die Einwohner, auch die Niederungen Samothrace's überschwemmt worden; auf den höchsten Berggipfeln haben sie unter steten Gelübden gegen die vaterländischen Sötter Hilfe gesucht. Noch stehen, sest Diod. Sic. V. 47. p. 357. ed. Wessel.-Bip. hinzu, im Umfang der ganzen Insul Altare, welche die Gränzen der damaligen Gefahr und der Rettung bezeichnen.
- (5) Vel importuosissima omnium. Plin. p. 214. Daraus macht Sainte-Croix, Recherches sur les mystères du paganisme, p. 32. "absolument sans port, (wahrscheinlich ben Zusaß zu erhöhen: la superstition seule engageoit à y aborder), gleich unvers

träglich mit dem Superlativ, und mit Liv. Hist. XLV. 6. "Demetrium est portus in promontorio quodam Samothracae (im Norden der Insul mennt Choiseul-Gouffier T. II. p. 123. wo er noch Spuren des Cerest tempels zu erkennen glaubte) und Plut. in Vit. Paul. Aem. c. 26.

- (6) Dieß zeigt der homerische Ausdruck: έπ' αμροτάτης πορυφής Σάμου ύληέσσης Il. XIII, 12, der schon ers wahnte Plinius S. attollitur monte Saoce decem millia passuum altitudinis, auch daß der Rame dieses Bergs (Dawnis) als Name der ganzen Insul galt, Hesych.hac v. p. 1161. Zu wenig ist uns übrigens von der Naturgeschichte Samothrace's bekannt. Db das den Rabiren und der Hekate besonders heilige Zerynthium antrum auf der Insul selbst oder an der Ruste von Thras cien lag, ist ungewiß, benn auch einige Stadte bes festen Landes und ihre Gebiete gehörten zu Samothracien. Lucret VI. 1042. 44. Exultare etiam Samothracia & ferrea vidi - - lapis hic Magnes cum subditus esset. Db bloß aus samothracischen Bergwerken (der Insul oder des festen Landes) gewonnenes Gisen gemennt ist, oder Idole, wie Turneb. Adv. L. 20. c. 2. will, oder (wahrscheinlicher) eiserne Ringe, Amulete, Talis= mane (an Bouffolen wird niemand denken), die von dort kamen, ist nicht gang zu entscheiben.
  - (7) Aber nicht achtlos lauschte ber Erderschüttrer Posseidon, seidon, Denn er saß anstaunend ben Kampf und die Waffens Entscheidung,

Hoch auf dem oberften Gipfel der grun zumwaldeten Samos

Thrakias, dort erschien mit allen Hoh'n ihm der Ida, Auch erschien ihm Priamos Stadt und der Danaer Schiffe.

Il. 13, 10. ff. nach Boß.

- (8) Diod. Sic. I. 49. p. 362. 63.
- (9) Auf die sogenannte Beichte wird darans ges schlossen, daß keiner einen Götter Ausspruch erhalten konnte, ohne die unrechtmäßigste Handlung seines Lebens bekannt zu haben, wie von Lysander gesodert wurde, (Plutarch) Apopht. Lac. Opp. ed. Wytt. Oxon. I. p. 639. Aber eben diese Frage zeigt, daß es Verbrechen gab, die nicht erlaubten, sich den Göttern zu nähern. Hesych. II. p. 293. sagt unbestimmt: Koins iepede Kabelpau, i na na Aalpau Couéa, aber alle Umstände, besonders die Elensinische Strenge, lassen vermuthen, daß nur uns verschuldeter Mord der Versöhnung sähig war.
- (10) Sacram hanc insulam et augusti totam atque inviolati soli esse, sagt der Romer L. Utilius in der Anrede an die Samothracier, Liv. l.cit. Sogar der Name bedeute ispai vijoov, ist eine von Diodor III. p. 324. erwähnte Mennung.
- (11) Diod L. V. c. 49. extr. Ap. Arg. I. 915. ss. Orph. Arg. 465. Won Donssens s. Schol. Ap. l. c.
  - (12) Jambl. in Vit. Pyth. c. 28.
- (13) Plutarch, vit. Al. c. 2. erwähnt ausdrücklich, daß diese Frau ihr ganzes Leben der orphischen und bacs chischen Begeisterung ergeben gewesen, ja sogar zu den Klodos

Klodonen und Mimallonen gehört habe, (s. von diesen Creuzer's Symbolik und Mythologie Th. III. S. 208. ff.). Ich weiß nicht, ob die Vermuthung schon geäußert worden, daß dieser von der Mutter auf den Sohn, ihrer unbewußt, übertragene dionysische Anhauch es war, der den trunkenen Jüngling über den Indus führte.

- (14) Samothrace, quae libera. Plin. l. c. Der hochste Priester scheint sich als Herr des Landes betragen zu haben, "Obvius-terris adytisque Sacerdos Excipit" Val. Fl. II. 437. 38. Auch der Ausdruck des Livius: Theonda, qui summus magistratus apud eos erat (regem ipsi adpellant) deutet dahin.
- (15) Liv. l. c. Plutarch, Paul. Aem. c. 26. in., sagt ausdrücklich, den Schuß des Asplis (ἀσυλίαν) habe En. Octavius ihm gelassen, nur vom Meer und der Entweichung ihn abgeschnitten.
- (16) Tacit. Ann. II. 53. extr. Die Verfolgung bes Mithribates versaumte über der Einweihung in Sas mothrace der romische Vesehlshaber Voconius, Plut. in Luc. c. 13. Mehr in Forschungs als Einweihungs-Abssichten hatte sich dort auch der große Gelehrte M. Testentius Varro umgesehn, Ann. 112.
- (17) Plinius in der unten (Anm. 46.) angeführten Stelle.
- (18) Dahin gehört ber Dienst ber Knaben am Albtar, die Einweihung auch ber Kinder, Donat. ad Terent. Phorm. Act. 1. Sc. 1. Terentius Apollodorum sequitur, apud quem legitur, in insula Samothrace

a certo tempore pueros inititatos. Bgl. Meursii Eleus. Opp. II. p. 502.

- (19) Münter setzt die auf samothracische Weihen sich beziehende Inschrift mit guten Gründen an's Ende des zwenten oder in's dritte Jahrhundert. Die unbedingte Aufpebung der Musterien überhaupt erfolgte bekanntlich erst unter Theodosius, Sainte-Croix p. 501.
  - (20) Daffelbe außert Choiseul-Gouiffier II. p. 123.
  - (21) Schol. Apoll. Arg. v. 917.
- (22) Db zufällig oder aus irgend einem Grund seßt Crenzer II. 294. den Axiokersos vor der Axiokersa. Kaum erkennt man noch die Stelle ben Sainte-Croix p. 27. In der Hauptsache ist sie oben nach den Pariser Scholien gegeben, welche zeigen, daß auch die Auslegung der Namen des alten Geschichtschreibers ist nicht des Schosliasten. Ueber den Geschichtschreiber Mnaseas sind ausssührliche Nachweisungen in Gerh. Voss. de Hist. gr. Opp. IV. p. 96. b, die auch in Bezug auf die gegens wärtige Untersuchung verfolgt zu werden verdienen.
- (23) Den Verfasser der Recherches sur les Cabires in den Mém. de l'Ac. des Inscr. T. XXXII., obwohl dessen Erklarungen aus dem Griechischen auch Sainte-Croix p. 27. wiederholt, wird niemand zahlen; der wurde selbst dem Herodot widersprechen, welcher verssichert, alle griechische Sotternamen, mit wenigen Aussnahmen, kommen von den Barbaren her.
- (24) Zoëga de Or. et Usu Obelisc. p. 220. Not.
  - (25) Die Argonauten ben benben Dichtern suchen die.

samothracischen Weihen, um glücklicher zu schiffen, lastig war' über eine so bekannte Sache Stellen zu häusen. Perssonen, die Stürmen entkamen, hiengen in S. Votivs Tafeln auf, wie das ben andern Gelegenheiten oft wies derholte Wort des Diagoras zeigt, dem man auch Schuld gibt, die kabirischen Geheimnisse veröffentlicht zu haben, Cic. d. n. D. III. 37.

- (26) S. Münters ang. Schr. S. 14. vgl. mit Jas cobs über die Memnonien, Denkschr. der Akad. 1809. S. 18.
- (27) Auf Thasus, der Samothrace nordwestlich zunächst liegenden Insul, sah Herodot einen Tempel des Herakles, erbaut von den nach der entführten Europa ansgegangnen Phoniciern, "wohl fünf Menschenalter vor dem griechischen Herakles, des Amphitryons Sohn,"
  L. II. c. 44. dort bewunderte er noch die Goldbergwerke, welche die Phonicier unter Thasus, von dem die Insul benannt wurde, zuerst eröffnet hatten, L. VI. c. 47.
  - (28) L. III. c. 37.
- (29) Die Unsicherheit etymologischer Erklärungen, zus mal der Götternamen, kommt hauptsächlich davon, daß jede Gottheit gar mancher und sehr verschiedener Eigensschaften fähig ist. Es müßte sonderbar zugehen, wenn die Etymologie nicht irgend eine Bedeutung jedes Namens herauszubringen wüßte, die mit irgend einer Eigenschaft der Gottheit übereinstimmte. Nothig vor allem also ist, daß der Forschende den Grundbegriff einer Gottheit, gleichsam die Wurzel aller ihrer Eigenschaften, kenne: sonst werden ihm vielleicht Herleitungen in Menge zuströs

men, beren keine eine eigentliche Ueberzeugung mit fich führt, inteß er die mahre, auch wie sie ihm gleichfam von selbst sich darbietet, vorübergeht, weil ihm für den barans sich ergebenden Ginn ber Begriff mangelt. Dies se Grundbegriffe werden aber nur durch die Stelle bes stimmt, welche jede Gottheit im allgemeinen Gottersp= stem einnimmt: wer also von diesem nicht wenigstens die Grundzüge erkennt, wurde nur rathen und auf's Geras thewohl versuchen, aber ohne zu irgend einer Gewißheit zu gelangen, noch häufigen Fehlgriffen zu entgehen. Go wenn Bochart den Namen Axieros aus dem hebraischen אחזר ארץ, Achsi-Eres, Mein ift die Erde, ers Hlart, so ist dieß freylich leicht genug, aber im Grunde find wir damit nicht mehr gefordert, als der Grieche, wenn er in seiner Δημήτηρ eine Γημήτηρ, Erdmutter, such= te. Ceres ist wohl auch die Mutter Erde, aber dieß ist ein abgeleiteter, nicht der ursprungliche Begriff. Bes anugt man sich aber vollends mit allgemeinen Begriffen, wie magnipotens, perfecte sapiens u. abul., wo ist noch einige Sicherheit ber Erklarung, wo noch eine Spur der Bestimmtheit und Scharfe, die wir in allen Begrif= fen des Alterthums antreffen? Daß man die Sprache, in welcher etymologisirt wird, nicht blos aus Worterbudern, sondern aus den Quellen und von den ersten Wurs zeln her kenne, sollte sich von selbst verstehen. Aber auch damit ist nicht auszureichen, ohne die noch feinere Rennt= niß deffen, was die Grammatiker die proprietatem verborum nennen; denn es kann manchem Wort eine Bebeutung sehr zufällig oder doch nicht in dieser besondern

Beziehung zukommen, in welcher sie ihm der gegenwatztigen Erklarung nach bengelegt wird. Nühlich ja nosthig wird auch dem etymologischen Erklarer von Göttersnamen sehn, auf die Analogie der Eigennamen in dersels ben Sprache zu achten, auß der erklart wird. In wiesfern ich nun selbst diesen Voraussehungen und Forderunsgen in den folgenden Erklarungs: Versuchen genügt, mösgen Kenner beurtheilen.

- (30) Bochart Geogr. S. L. I. c. 12. erklart bieses Wort aus dem hebraischen IMR, woben er für sich hat, daß es wirklich zur Zusammensehung von Namen ges braucht worden, wie in Achasias i Reg. 22, 40. Wäre von Sinem Namen die Rede, so möchte es hingehen, aber für dren ist der Vegriff zu beschränkt. Weit eis gentlicher scheint das Wort WMR, welches in Verbinsdung mit dem Namen jenes alttestamentlichen Perserksnigs Achas Weros Esth. I, 1. aber auch in andern Zussammensehungen, wie in DUNTURE Esth. 8, 9. und: ib. v. 10. NAMURCUA DENTUR, vorkommt, wo es nur eine Vezzeichnung des Amts, der Würde oder der Tresslichkeit überhaupt seyn kann. Man berust sich deßhalb auf das persische Siehen mag.
- (31) Die hebraische Wurzel W7 hat zwar gewohns lich die Bedeutung des Besissens (zumal durch Erbschaft); auch diese ware nicht zu verschmahen. Allein die Stellen Prov. 20, 13. 30, 9., wo es den Gegensaß vom Sattseyn bildet, Gen. 45, 11., wo das Passivum die Bedeutung hat: durch Mangel verzehrt werden, sind

hinlangliche Beweise, daß es die Bedeutung ber verwands ten Wurzel רוש (wovon רוש paupertas, egestas) theilt und der Begriff des Mangels, des Hungers der erste ist, dem der des Ansichziehens, Festhaltens, Besiger= greifeus erst folgt. Hebraisch geschrieben wurde bemnach der Name שוחשירוש heißen, welches nach der ben lles bertragung von Eigennamen immer beobachteten gelin= deren Aussprache buchstäblich Achsieros lautete. Und so war' es denn am Ende wohl gar der Name Achas: Weros selbst, nur nach einer andern Mundart Lud. de Dieu in Annot. ad Esth. 1, 1. wollte diesen aus dem schon angeführten persischen Jist und bem Wortchen ceklaren, das im Persischen bedeute mas im Arabi= schen , also dominus majestatis; vielleicht vergaß er in dem Augenblick, daß er ein hebraisches Wort vor sich hatte, denn die Endsylbe os mit Hyde Hist. rel. vet. Pers. (Ed. Ox. 2dæ) p. 43. wirklich für die in's Bebraische aufgenommene griechische Endigung zu halten, wird schwer= lich jemand geneigt senn. Andre nicht genügendere Er= klarungen wird man in Simonis Onomast. V. T. p. 579. finden. Die Sylbe os gehört unstreitig zur Wurzel und biese kann nur שלין senn, gleich dem arab. פוליט, concupivit, avidus fuit, avide voravit aliquid de cibo. Die andre Bedeutung von Tr, possedit, findet sich nach einer sehr gewöhnlichen Theilung in der anderen entspre= chenden Wurzel . Die benden Namen sind also gleich= bedeutend und wing dieselbe Form mit wing. Gine drits te auf die Wurzel WII deutende Form ist das abgekürzte אַרוּשׁרֵשׁ Esth. 10, 1. Zum Namen eines Perserkonigs

konnte das Wort ohne Rucksicht auf seine Bedeutung eben dadurch werden, daß es Name einer Gottheit war, denn von Sottern nahmen die Perserkonige häufig ihre Namen an, s. Golius ad Alferg. El. astr. p. 21. Herbelot Bibl. or. voc. Baharam. Aber wie? von einer weiblis den Gottheit ein mannlicher Konigsname! Warum nicht? Zunachst wegen der Geschlechts=Zwendentigkeit aller Gottheiten, vermoge der weibliche Gottheiten wohl auch mannlich gedacht wurden. Man erinnere sich an den chprischen 'Aspoditos, Creuzer I. 350., den altitalischen Almus Venus, Creuzer II. 431, den Münzkennern nicht fremden Deus Lunus, und, was hieher vielleicht die nachste Beziehung hat, den Cerus manus der salia= rischen Gedichte, der als mannlicher Stellvertreter der weiblichen Ceres nicht zu verkennen ist. Joseph. contr. Ap. L. I. p. 449. ed. Haverc. erwahnt unter ben Ros nigen von Thrus einen Astartus, was wohl nicht statt Abdastartus fenn kann, ba ein andrer biefes Mamens furz zuvor erwähnt wird. Wie aber ein in den kabiris schen Musterien gebrauchlicher Gottername Name eines Perferkonigs senn konnte; diese Frage gehort in ein ganz anderes Gebiet von Untersuchung. Wgl. inzwischen die 113te Unm.

(32) Merkwürdig ist in dieser Beziehung gewiß solzgende Genealogie von Begriffen in der hebräischen Sprasche. אבר desideravit, concupivit, אברון, pater, (also die väterliche, urhebende Kraft,) אברון, pauper, egenus. Daß wir in der von 'Atispoc gegebnen Erklärung: vom Begriff des Hungers unmittelbar zu dem der (schmach)

tenben) Sehnsucht übergehen, kann bem nicht auffallen, ber weiß, daß unser jezt edleres beutsches Schmachten ursprünglich (wie noch im Niederdeutschen und in einigen Zusammensehungen) mit Hungern ganz gleichbedeutend war, und Schmacht (ein altes Wort) Hunger ist. S. Abelung.

(33) S. Grotius de ver. rel. chr. L. I. J. 16. not. 15. Solche Wölker waren anßer den Morgenlans bern die alten Deutschen, die gallischen und die flavischen Wölkerschaften. Bon den Athenern s. Aul. Gell. III. 2.

(34) Pausan. Arcad. VIII. 9. p. 216.

Μαντινεύσι δέ έςι — καὶ Δήμητρος καὶ Κόρης ἱερόν. πορ δε ένταυθα καίκσι, ποικμενοι Φροντίδα μὴ λάθη σφίσιν ἀποσβεθέν. Pindar Nem. XI. 7. nennt die Hestia πρωταν Θεων, boch nur wie es scheint in Bezug auf die Tranks opfer, nach dem vom Schol. auges. Sophokleischen Bruchsstück ω πρωρα (πρωτα) λοιβής Έςια, womit Cic. de n. D. II, 27. zu vergleichen ist und Schol. Aristoph. Vesp. 842. "Εν ταις σπονδαις ἀφ' Έςιας ἄρχονται." Aber eben dieses, daß ihr in den Prytaneen und auch sonst die Trankopser zuerst außgegossen worden, deutet wie die so allgemeine Redensart ἀφ' Έςιας (vom ersten Ansang) dahin, daß ihr Begriff mit dem der altesten Natur verzmischt war.

(35) Hymn. in Cer. v. 122., wo Wolf mit siches rem Gesühle jezt Δηω wieder hergestellt hat. Rein ers freulicher Name wie der von Ruhnkenius vorgeschlagne Δωρίς (die Geberin) oder in demselben Sinn das von eis nigen beybehaltne Δως kann dort stehen, so wenig als ein bekanns

Bekannter oder völlig erdichteter. And war der geheime Name der Ceres, der in Demeter verborgen war. Daß Deo für Devo ist, wie Dia für Diva, kann mit Sichers heit angenommen werden.

- (36) Bon ΠΠ languit, woher ΠΠ (bas ber zis schenden Aussprache des Π sinal. zusolge mit Δως ganz gleichlautete, wenn diese Form nur sonst beglaubigt was re) languor, præsertim muliebris und Π languor ex morbo. Gauz entsprechend unserem deutschen Sucht, wovon Wachter Gloss. germ. "Sucht a) morbus v. c. Mondsucht, Fallsucht. b) affectus gravior totum hominem instar morbi occupans. Tales sunt omnes cupiditates." Τόθω μινυθέσω heißt die der Tochster beraubte Seres Hymn. v. 305., die von Sehnsuchtschmachtende, denn schmachten ist consumi, tabescere, sive inedia, sive siti, sive desiderio, Wachter. Gloss. h. v. Die Ethmologie von Διο, bonus, die Ignarra ad hymn. 122. versucht, entbehrt nach der frühern Bemerkung (35) aller Wahrscheinlichkeit.
  - (37) Herodot. II. 123.
- (38) Τές νεπρές Αθηναΐοι Δημητρείες ἐπάλεν τὸ παλαιόν. Plut. de fac. in o. l. Opp. IV. p. 546.
- (39) Namlich ninik; eine Bedeutung, die der Ges nealogie Ann. 32. noch bengefügt werden kann.
  - (40) — neque enim Cereremque Famemque Fata coire sinunt. —

Ovid. Met. VIII. 19.

(41) Aeschyl. Eum. 145. γραΐαι δαίμονες oppos. τῷ νέω θεῷ (dem Apollo) ib. und τοῖς νεωτέροις θεοῖς v. 157.

- (42) Βεβράτις Callim. Hymn. in Cer. v. 103. vergl. Iliad. XXIV, 532., wo Heyne (VIII. 707.), "Famem suum fanum habuisse memini lectum." Daß der Name Ernsichthon selbst bedeutend ist und viels leicht an die gleiche Wurzel mit Axieros erinnert, wollen wir nicht einmal behaupten.
- (43) Zenob. Cent. II. Prov. VI. ἄπλησος πίθος λέγεται έτος ἐν ᾶδε είναι ἐδέποτε πληρέμενος, πάσχεσι δὲ περί αὐτὸν αὶ τῶν ἀμυήτων ψυχαί. Die Töchter des Danaus sollen die Thesmophorien aus Alegypten gebracht und dars inn die Pelasgischen Weiber unterrichtet haben, Herodot. II. 171.
- (44) Excerpt. ex Damasc. de princ. in Wolfii anecd. græc. T. III. p. 259. Σιδώνιοι δέ κατά τον αὐτον συγγραφέα (Εύδημον) προ πάντων χρόνον ὑποτίθενται, καί ΠΟΘΟΝ καί Όμίχλην. Die Zeit hat hier offenbar dieselbe Bedeutung, wie Zeruané akherené, die Zeit ohne Granzen, im Parsischen System. Weil die Gotter in einer Folge hervortreten, sind sie felber nur Rinder der allgewaltigen Zeit. Mach einem merkwurdigen Bruchstuck ebenfalls ben Damasc. 1. c. wurde tiefe Zeit ohne Granzen als bas an sich Gleichgultige (Indifferente) betrachtet, das eben dars um Alles ift; ob wohl als solches nur mit dem Verstand, nur im Denken zu fassen (dieß ist der Ginn des to vontor άπαν και το ήνωμενον, welches in der Folge durch ή αδιαπριτος Gioic vollkommen erklart wird). Aber diese selbe Zeit ist in ihrem Wirken das Segende aller Verschiedenheit, oder, wie es in einer persischen Urschrift ausgedrückt wird: " der wahre Schopfer ist die Zeit, die keine

Schranken kennt, nichts über sich hat, keine Wurzel, ewig gewesen ist und ewig senn wird." S. Zend-Avesta von Kleuker Th. III. S. 55. Anm. In unsrer Spras che also wurden wir sagen: die Zeit ohne Granze ist das, in welchem nach alter Parsen=Lehre die Einheit und die Verschiedenheit selbst als Eins gesetzt sind. Darnach muß erklart werden, wenn das Hervortreten der Berschieden= heit in jener Stelle als eine diappois erklart wird, "if & (τε ήνωμένε) διακριθήναι (Φασί) και θεον αγαθον και δαίμονα κακον ή Φως καί σκότος προ τέτων (scil. δαιμόνων όντα)." Daß diese Zeit ohne Granzen kein summus Deus ist, wird jedermann, der den Begriff versteht, mit Tych= sen, Comment. Soc. Gott. Vol. XI. p. 130.) gegen Anquetil und Kleuker behaupten. Gelbst ein principium superius kann sie nicht heißen, denn sie geht durch alles hindurch. Aber die bloße Ewigkeit, was man nach jeßigen Schulbegriffen so nennt, ist sie doch auch nicht, so wenig als der Saß: "Ormusd und Ahriman, bende gab die granzenlose Zeit," nur soviel heißen kann: "Ben= de sind oder waren von aller Ewigkeit."

(45) Euseb. Præp. ev. L. II. c. 10.ine. Σύγκρασις burch Mischung überseßt, erweckt leicht einen falschen Begriff. Ich überseßte es: Zusammenziehung in dem Sinn, wie zwen Bocalen zusammengezogen werden. Auch Verschmelzung ware gut; das Wort bedeutet übers haupt eine Verbindung, in der daß eine durch daß aus dere gemäßigt wird, temperamentum. Ob Πόθος sür Eρως gehalten werden könne, s. Ann. 47. Im Phônis cischen war es sicher kein von Inn. 47. Im Phônis

deutet, sondern ein von AN oder AN abgeleitetes Wort, bas hier durch Noboc ansgedrückt wird. Wgl. über die eigentliche Bedeutung dieses Worts Anm. 36.

(46) Is fecit Venerem et POTHON et Phaëthontem, qui Samothrace sanctissimis cærimoniis coluntur. H. N. L. XXXVI. c. 4. p. 727.

(47) Weil Barro die dem Kabirenspstem zu Grunde liegende Zwenheit als Coelum et Terra ansieht, glaubt Sainte-Croix l. c. p. 29. aus Phaethon den himmel machen zu konnen, oder (was doch so einerlen nicht ist) la lumière, qui l'éclaire, dieses sen dann (warum?) Axieros, Benus sen Axiokersa und Pothon (Pothos), oder Cupido, der junge Cadmillus. Vorsichtiger bruckt sich Erenzer aus II. 303. "Auf jeden Fall war wohl Phaethon kein andrer, als der Lichtbringer Axieros (Phthas, Hephastos), und Pothos mar der dienende Damon Eros, wie ihn auch Platon kennt." Gefett selbst, der Pothos ware Eros, so wurde er, weil Epwi oder nach der alten Form Epos doch am Ende von dersel ben Herkunft mit 'Aklepos senn mochte, immer naturlicher in diesem Namen als in Kadmilos gesucht. In soweit ist die Bedeutung von Epwe, Cupido, nur eine Bestatigung der von 'Atlepos gegebnen Erklarung; die Begriffe des Sehnens, Berlangens, Begehrens find die einzigen, welche ben übrigens so verschiednen Gottheiten den Gleich= laut der Namen erklaren konnen. Aber dem Sprachge= brauch nach ist Nogos sehr bestimmt von Esws unterschies ben. Den eigentlichen Begriff des ersten zeigt die obige Anführung aus Hymn. in Cer. und eine größere Zahl

von Machweisungen ben Creuzer. ad Plotin. de pulcrit. p. 213. Nogos ist Sehnsucht nach einem verlornen ober doch jeßt abwesenden Gut. Wie Nidoc sich auf Vergans genheit bezieht, so "Iuspos auf das Gegenwartige, Ans wesende (f. Plat. in Cratyl. p. 304. Bip.); "Epws ist bas erste Entbrennen, die Begierde, die dem Besit voraus= geht, also nach dem noch Zukunftigen strebt (vergl. den Sprachgebrauch in Plat. Sympos. opate is tete ipate p. 208. Bip. u. a.), darum paßt der Begriff Nogos uns ter den samothracischen Gottheiten nur auf Ceres, denn sie allein schmachtet oder sehnt sich nach einem Verlores nen, es sen nun die Tochter oder vielmehr der Gott, den sie wie Isis sucht. Jedes Sehnen irgend einer Matur, auch dieses erste und uranfängliche deutet nach alter Lehre auf ein vormaliges Einsgewesensenn mit dem, wornach sie sich sehnet (vgl. die auch von Creuzer angef. Worte des Aristophanes in Plat. Sympos. p. 204.). Auch jene erste Natur ist nur durch eine vorhergegangne Scheis dung in jenen Zustand der Einsamkeit, also des Man= gels, der Bedürftigkeit gesetzt worden, in dem sie als Sehnsucht erscheint. Aber nicht weniger im Runftbe= griffe war Nodos von Epws unterschieden. Wenn auch nach Creuzers Bemerkung (ad Plot. p. 214.) spaterer Sprachgebrauch den Unterschied weniger genau bevbachtet haben sollte, so hatte der samothracische Pothos des Sto= pas seinen Namen vom Ursprung her, und damals ges wiß war mit Pothos ein ganz andrer Kunstbegriff ver= bunden, als mit "Epwc. Beweis die Erzählung des Paus sanias, Attic. C. XLIII. p. 105. In Megara sah

man von der Hand beffelben Stopas drey Werke, Eros, Himeros und Pothos, von denen gesagt wird: Eidy dia-Φορά έςι κατά τάυτα τοῖς ονόμασι και τα έργα σΦίσιν, eine Brachpologie, die nur so aufzuldsen ist: "Es sind Ges stalten, verschieden (gebildet) nach den einem jeden zukom= menden Werken, die sich ihren Namen gleich und auch so (verschieden) wie diese verhalten." Die in den dren Gestalten gedachte Fortschreitung konnte keine andre seyn, als die oben angegeben worden. Beweiß genng, daß die dren keine bloßen Eroten ober Cupidines waren, die der tandelnde Geschmack auch da sieht, wo sie nicht sind. Die britte Gestalt, die nach dem verlorenen Ges genstand schmachtende Sehnsucht, kann man sich auch hier kaum anders, als weiblich denken. Dem sen, wie ihm wolle, verschieden waren übrigens die benden Reihen. Der von Plinius erwähnte Pothos bildete mit Phaethon und Benus grade eben so eine plastische Trilogie, wie der von Pausanias mit Himeros und Eros ein zusammenge= horiges Ganze ausmachte. Der Pothos ben Plinius wird bestimmt durch die Vorstellungen der Benus und des Phaethon, samothracischer Gottheiten, mit denen er ein Ganzes bildet; der ben Pausanias durch Himeros und Eros, mit benen er Ginen Runstkreis erfüllt. Die Trilogie ben Pausanias scheint, ganz aus dem Geiste bes Meisters gekommen, ein kunftlerisch = frenes Spiel gewes sen zu senn, ob ihn gleich vielleicht nicht der spiffindige Gedanke, die Abstufungen einer bloßen Empfindung dars zustellen, sondern etwas Poetischeres und Symbolischeres begeisterte. In der andern hatte er sich freywillig an

etwas Gegebenes gebunden, er wollte nicht eine Benus überhaupt, sondern eine Benus mit der bestimmten Borsstellung der samothracischen, so nicht einen Pothos übershaupt, sondern die Gottheit bilden, welche in Samosthrace als Sehnsucht verehrt wurde. So weit also, aber gewiß nicht weiter, waren die benden Pothos verschieden.

- (48) Ceres namlich ist das hebr. WII, Kersa nur das chald. III. Daß Ceres nichts anders als das hebr. Cheres ist, läßt sich kaum bezweiseln, wenn man auch nur die gewöhnliche Bedeutung dieses Worts und der davon abstammenden kennt, WII aravit, WII sata, Es. 17, 9. arab. III, cultura sundi, aratio, satio, ager, satum. Wer die sonst versuchten Ableistungen kennen lernen will, sindet sie in Villoison Eclaircissements zu Sainte-Croix p. 523., ben Ignarra ad hymn. Cer. 122., auch ben Erenzer IV. 338., der eine morgenländische Wurzel erwartet sür Seres, so wie sür das alte nach Varro sür creo gebrauchte cereo, wos von Cerus manus, das Festus durch creator bonus ers klärt.
- (49) Spanhem. ad Call. hymn. in Cer. 113. Creuzer IV. 10. 236. 253. Ben Euripides, Phæn. 689., heißen Ceres und Proserpine die διώνυμοι θεαί.
- (50) Diese den aramaischen Mundarten ganz ges wohnliche Bedeutung des Worts Word wurde ben den bisherigen Unwendungen auf Erklärung des Ceresnamens übersehen, vielleicht weil sie im Hebraischen seltner ist, denn daß sie auch dieser Mundart nicht fehlt, zeigt Esaj. 7, 3. und der Name Thal der Charasim Neh. 11, 35.

1 Par. 4, 14., wo bengesett wird, "benn sie waren Chasrasim, d. h. Zauberer (s. Sim. Onom. p. 166.), etwa wie die wegen Wahrsagekunst berühmten Einwohner von Telmessus und die wegen Zauberen berüchtigten Männer und Weiber Thessaliens. Aus Esr. 2, 59. Neh. 7, 61. Iernen wir den Namen eines Orts kund der sie kennen in Chalda, wo auch der mit Axieros gleichlautende Name vorkommt (Dan. 9, 1.). Gewöhnlich erklärt man Tumulus aratiomis, sehr flach; ich zweisse nicht, daß kund hier Eigenname und zwar einer Gottheit ist. Wie der Wegriff des Ackerbaus und des Zaubers sowohl in jenem Wort als im Begriff der Eeres zusammenhange, leidet noch eine tiesere Erforschung.

(51) Ovid. Fast. VI. 295. ss. Auch in einem Tempel des Peloponnes, Paus. Cor. c. 35. in. Dieß hins derte nicht Bilder der Westa außer ihrem Tempel.

(52) Creuzer III. 455. ff. 533. ff. IV. 247. u. a.

(53) Die ursprüngliche Bedeutung des Worts Magia, Magus ist verloren. Die persische Sprache selbst hat kein Wort, von dem ihr in oder abstammen könnte, daher es Hyde für radical erklart. Eben so gut könnte aber geschlossen werden, es sen ein der persischen Sprache selbst ursprünglich fremdes Wort. Die

arabische mag ihr , magum effecit, genoms men haben, wo sie will, so zeigt es, wie leicht in mors genlandischen Sprachen ben fremden Wörtern die Wurs zelbuchstaben sich andern. Die indische Maja, welche durchaus nichts anderes ist, als Zauberin (præstigiatrix) und zwar in demselben Sinn, wie Persephone, wird im Persischen & Geschrieben. S. Langlès Notes zu Recherches Asiat. T. I. p. 219. Hierinn also konnte die Hinweisung auf die wahre Bedeutung des Worts lies gen.

- (54) Creuzer IV. 13.
- (55) Der Beweiß hievon wird für eine andre Geles genheit vorbehalten.
- (56) Arnkiel's cimbrische Henden Religion I. S. 62. "Alle Zauberen hat in der nordischen Welt von ihm (Othin) ihren Ursprung u. s. w." Aus Snoro Sturles. Chron. Norwag. Sbendas. S. 61. heißt est: "Wenn seine Wölker in Nothen und Gefährlichkeiten waren zu Wasser oder zu Lande, riesen sie seinen Namen an und vermennten Hulfe von ihm zu haben; deswegen war er all' ihr Trost." Wegen der Freja, frie, fri, bedarf est nicht einmal der Erinnerung an die persischen Peris (E.) oder Feen.
- (57) Die Einerlenheit von Osiris nud Dionysos weiß jeder aus Ferodot und Plutarch. Die Alehulichkeit der Züge in den Erzählungen von Osiris und Othin muß jedem auffallen, der auch nur den Ansang von Plut. de Is. et Os. c. 13. liest: "Osiris, wird erzählt, habe gleich zuerst die Alegypter von der thierischen Lebensweise befreut, indem er ihnen die Früchte gezeigt, Geseße gez geben und die Götter ehren gelehrt. Darauf habe er das ganze Land, dessen Sitten zu mildern, durchzogen, am wenigsten der Wassen sich bedienend, sondern die Meisten mit Ueberredung, Wort, allerlen Art Gesang und Tons

kunst gesänstiget." Von Othin sagt Arnkiel S. 63. 62.
"Dieß alles hat er ausgerichtet durch Reim und Gedichste, welche Galbrer oder Schalbrer heißen. Daher die Assatischen Schaldmeister und Runmeister genannt worsten. Was er redete, brachte er reimweis für, nach der Tichter Kunst, also daß man ihm mit Lust zuhörete." Im Vermeidung sedes Mißverstands bemerke ich, daß Othin mit Wodan nicht Einer ist. Diesen bezeichnet der über die Urzeiten unseres Volks glaubwürdigste Schriftssteller Tacitus mit Recht durch den Mercur.

- (58) "Αδης κως Διόνυσος δ αὐτός. Plut. de I. et O. c. 28. p. 333.
- (59) Ib. c. 79. ἄρχει (Herodot. II. 123. ἀρχηγετέυει) καὶ βασιλεύει τῶν τεθνηκότων.
- (60) "Auch das, was die jesigen Priester mit heilisger Schen und Umhüllung und Vorsicht außern, dieser Gott sen Herrscher der Todten und eben der, der ben den Griechen Hades und Pluton genannt wird, stort, weil uns vollkommen gewußt, die Mehresten, welche mehnen, in und unter der Erde wohne wahrhaft jener heilige Osiris. Aber dieser ist weit von der Erde entfernt, unbesteckt und rein von jeder des Untergangs und Todes empfänglichen Natur." Ebendas.
- (61) Eiruxet uera të 'Ooipidoc. S. Zoëga de obel. p. 305. Dagegen: Fahr' zu Oben! ist eine nordische Verwünschung. Arnkiel S. 66.
  - (62) Crenzer III. 396.
  - (63) Plut. de I. et O. c. 27. p. 333.

(64) Es versteht sich, daß das Lette unsere Men= nung ist. Axiokersa und Axiokersos erbauen zusammen das Weltall durch einen doppelten Zauber, da der spa= tere den frühern nicht aufhebt oder vernichtet, sondern überwindet. Dem ware so, auch wenn der Name blos den allgemeinen Begriff des Zauberers ausdrückte. Doch ist zu vermuthen, nicht Kersos, sondern Kersor sen das ursprüngliche, wie Amilcar im Griechischen, 'Αμίλκας lautet und Barthélemy, Reflexions sur quelques monumens Phéniciens (Mém. de l'Ac. des Inscr. T. XXX. pag. 410.) bemerft: Les Grecs paroissent avoir terminé en og les noms phéniciens, qui terminoient en op, par la même raison, que les mots Lacedémoniens terminés en op, avoient chez les autres peuples de la Grece une terminaison en oc, Τιμόθεορ, Τιμόθεος, Μιλήσιορ, Μιλήσιος etc. Der Mame Κέρσορ aber, oder Κερσώρ, murde an den Χρυσώρ des Sanchuniathon erinnern, von dem gesagt wird, er sey der Hephastos, Euseb. Pr. ev. L. I. p. 35. C. Das Lette nun durfte nicht irren. Denn die ersten Kabiren alle sind Hephaste (s. S. 12. des Textes und die dazu gehörigen Unm.). Ueberdieß wird hinzugeseßt, doyse ασκήσαι (του Χρυσωρ) και έπωδας και μαντείας, wodurch er wieder zum Zauberer wird und Eigenschaften erhalt, die dem gewöhnlich sogenannten Hephastos nicht zukommen. Daß er dennoch durch Hephastos erklart wird, zeigt auf die wahre Bedeutung. Er ist der Feuer=Gott, denn auf jeden Fall hat er mit Feuer zu thun. Er heißt Hepha: stos, wie der agyptische Phthas, auch ben Eusebins,

III. 11. p. 115. und ben Suidas, T. III. p. 615. voc. Ф9ac, fur Bulcan ausgegeben wird, obgleich derfelbe Suidas, voc. 'APBas T. I. p. 396., richtiger und uns streitig aus irgend einer alten Quelle fagt: 'APSac. 'O Διόνυσος. τὸ ἀ ἐπιτατικόν. — — καὶ παροιμία. Ὁ ΑΦθάς σοι λελάλημεν. ην δέ χρησμολόγος. Auch er (Phthas) ist nur Hephastos in wiesern bas mannliche, oder eroffnende, aufschließende Feuer. Um so mehr Aufmerksamkeit ver= dient, auch nach Akerblads Widerspruch, was Sylvestre de Saçy, Lettre au sujêt de l'Inscription Egyptienne du monument trouvé à Rosette p. 22. ss., behauptet, auf der Inschrift werde Hephastos von Phthas unterschieden, dieser Rame sen nicht dem Bulcan eigen, sondern Mame aller Gotter (oder doch gewiß mehrerer); und wenn nach der Bemerkung deffelben scharffinnigen Gelehrten das Dam Ende nicht zum altägyptischen Wort gehort und der wahre Name, wie in der griechischen Inschrift, DOA lautete: so durfte sich statt der mißlungenen ägyptischen Etymologieen von Jablonski und La Croze vielleicht eine hebraische anbieten. Nach derselben ware φθά ber Eroffner (חחם), eine Bedeutung, die mit als len seinen Gigenschaften übereinstimmen wurde. Dieses nun auch darum, weil Zoega u. a. in Axieros diesen ver= mennten hochsten Gott des agyptischen Systems sehen wollten! Dem sen, wie ihm wolle, auf Feuer bezieht sich der Mame Apvows und so hat wohl Bochart G. S. L. II. c. 2. gang richtig in's Phonicische zuruck übersett; nach ihm ist Chrysor ארר Da aber שאח im Sinn von fabricare transitive Bedeutung hat und das eigentlis

che Wort für Bearbeitung von Metallen ist (Genes. 4, 22.), so wurde אור אור faum etwas anderes bedeu: ten konnen, als der das Feuer selbst hammert. Wahr= scheinlicher also, daß das Wort in diesem Mamen seine andre Bedeutung, des Beschworens, hat. Aber auch so den Mainen recht zu verstehen, wurde eine Kenntniß erfordert, der geheimeren, auch den Hebraern bekannten, Feuerlehre. Das Wort Ur (wovon unser Ur in Ur= Bild u. ahnl.) ist durchaus verborgeneren Sinns; es ist nicht das außere Feuer (das win heißt), sondern das innere, gleichsam was im Feuer das Feuer ist: in sol= chem Verhaltniß stehen 718 und WR zusammen Es. 50, 11. Doch kann, das Wort im angegebnen Sinn ge= nommen, אור faum etwas andres heißen, als Feuer = Beschworer, Beschnftiger, incantator ignis. Die transitive Bedeutung des Worts in diesem Sinn ist zwar durch keine mir bekannte Stelle erweislich, aber החש, welches nach der in den morgenlandischen Sprachen so häufigen Metathesis dasselbe mit wan ist, hat wenig, stens im arabischen zw transitive Bedeutung im Sinn von incantare. Go in Geogr. Nub. ben Bochart. Hiincantant يستحرون التحيوان الضار .386 يستحرون التحيوان الضار animalia noxia; vgl. die von Castell. Lex. heptagl. II. 1508. angef. Stellen des Koran. Dann ware ja jener Chores-Ur, Chrysor oder Kersor auch dem Mamen nach gleichbedeutend mit dem Oser-Es, Osiris; ein Name, dem man nach so vielen meist auf hochst alls gemeine Begriffe hinauslaufenden Erklarungen fehr ge= neigt senn konnte, für WN ION oder nach der wahrschein=

lich alteren Schreibung win ion Fener = Bandiger, Feuer = Beschworer zu erklaren. Denn die morgenlandis schen Worter, die sign. ligandi, haben meist auch sign. incantandi; wegen אסר f. Targ. Jon. Deut. 18, 11., שבר חבר חבר שווא מחברין נאסרין הוין hbersett wird. Dieser Erklarung des Osiris : Mamens kommt die bes Kannte von Barthelemy sinnreich exklarte phonicisch = grie= chische Inschrift von Maltha gewißermaßen zu Statten. S. die Abbildung Pl. I. p. 424. in Mém. de l'Ac. des I. T. XXX. Dort entspricht lin. 2. dem griechischen Διονύσιος das phonic. חסר חשר, Diener Ofers, ohnge= fahr wie auf dem von Alterblad, Comm. Gott. Vol. XIV., bekannt gemachten Stein Heliodorus durch Diener der Sonne ausgedrückt ist. Bon der andern Seite wird ein Theil der Erklarung durch sie zweifelhaft, da Osiris blos als Oser genommen und is als griechische Endigung behandelt ist. Eine andre phonicische Inschrift, die des Basreliefs von Carpentras, enthält drenmal den Namen Oseri, cum Jod quasi gentilitio, wie in dem hier ganz analogen יְרַעָבָר; daß אוסירה geschrieben sen, ist bloßes Vorgeben von Hug, über den Mythus der alten Welt S. 62. Anm., die Inschrift und Barthelemy, Mém. de l'Ac. d. Inscr. XXXII. p. 728. weiß nichts davon. Auch diese Ins schrift führt daher auf Oser zurück und schneidet nur die Möglichkeit ab, auch etwa 70% zu lesen, was einerlen Form ware mit Kabir. Dehmen wir also Oser, Oseri als das richtige an, so hindert nichts, dieß Wort auch so, schlechthin gesetzt, durch Beschworer, Bezauberer zu

erklaren, zumal das hinzudenkliche Hauptwort wieder von derselben Wurzel und der vollständige Ausdruck 70% seyn konnte, ligans ligationem (das leste Wort im Sinn des griech. κατάδεσμος), wie הבר הבר Deut. 18, 11., welches die samaritanische Uebersetzung wirklich durch 70x 70x ausbrückt. Und wenn jemand damit das Etruscische Aesar in Verbindung feßt, "quod AE-SAR Etrusca lingua Deus vocaretur" Sueton. in Oct. p. 229. Wolf., konnte man's eben auch nicht uns bedingt tadeln. So mochte man sich denn auch für 'A zionépos mit dem einfachen WIN begnügen. Er ware fast wortlich jener Cerus manus Anm. 31. oder Creator bonus; שרח bliebe in seiner gewöhnlichen Bedeutung als fabricator (Demiurg), die indeß den Begriff von magus nicht ausschließt, so wenig nunn in der Bedeutung von maga, præstigiatrix ben von fabricatrix (rerum natura, Lactant. Epit. 68.) ausschließt. Gine Frage ist, wie weit man das Ansehn der benden Inschrif= ten gelten läßt. Ben der von Maltha wurde etwas auch daranf ankommen, ob es eingeborne Tyrier sind, deren Mamen in's Griechische, oder geborne Griechen, deren Mamen in's Phonicische übersetzt worden. Verschiedne Umstände sprechen für das Erste. Dann war' es eigent= lich nur der griechische Uebersetzer, der den Ramen Abdasar durch Diovosios erklart hatte. Undre Bewandnig hat es mit der von Carpentras, dort ist Oseri als Na= me des Gottes Ofiris nicht zu verkennen, das Basrelief selbst enthält agyptische Vorstellungen, unter diesen den Osiris. Seine Herkunft, ob aus Alegypten selbst oder

aus irgend einer ber phonicischen Niederlaffungen, ift uns bekannt, wie sein Alter. Aus welcher Zeit es aber sen, beweist es doch nur, daß man damals den Ofiris = Ma= men durch Oseri vollkommen ausbrucken zu konnen menns te. Wird nun dieser Schreibung Urkundlichkeit zugestans den, so muß man ebendieselbe auch für die Ableitung von Jon zu geben, und so ware Oser ober Oseri boch nur der kurzere Mame; Xpusup und Kepsup der vollständigere. Denn was die Wahrscheinlichkeit der zuerst gegebnen Er= klarung noch erhalt, ist ein anderer aus der Rosmogonie bes Phonicier Mochos angeführter Name, Xxowpoc, den entweder dieser selbst oder doch Damascius als den ersten Erdffner, ανοιγέα πρώτον erklart, Wolf anecd. gr. III. 260. Hier hatten wir also zum brittens mal jenes bedeutende Or; der seltsamste Zufall mußte walten, wenn nur zufälliger Weise dieses Wort auch wieder den Fener=Bandiger bedeutete, von dem chald. oin, eigentlich propitium, clementem esse, wovon DNT, deffen sich die chaldaische Uebersetzung für das he= braische nazu bedient, in der bedeutenden Stelle Jer. 4, 4. "daß nicht mein Zorn entbrenne und kein Befanfti= ger sen" ולא יְהי חאס, und in demselben Ginn Jer. 7, 20. Es. 1, 30. Buxtorf. lex. chald. talm. p. 721. Roch seltsamer wenn sich zu diesem Xpusap, Κερσώρ, Χεσώρ, endlich noch Dionnsos selbst, mit der glei= den Bedeutung gesellte! Doch davon jest nicht! Ereuzer IV. 75. Unm. hat schon den Xeowpos mit dem Xpuowp zusam= menzubringen gesucht, so wie mit dem hesiodischen Chry= saor und dem Adj. xpvoxopos, das als Benwort der Ces res Hymn. v. 4. auf keinen Fall so schnell als von Ruhnkenius u. a. verworfen werden sollte und auch von Wolf benbehalten ist. Weder der Ceres, noch (was häufiger) dem Apollo, Il. V, 509. XV, 256., der so viel mit Dionysos gemein hat, noch dem Orpheus (ben Pindar in Villois. Schol. ad l. Il. prox. cit.) will es nach ber aus griechischer Etymologie genommenen Erklarung "ber mit goldenem Schwert" recht zusagen. Es ist eines ber alten Worter, die an die Griechen ohne Kenntniß ihres wahren Sinns gekommen waren, und wurde nur in Fols ge von Ueberlieferung mit gewißen Gottheiten verbunden. Doch genug der sprachlichen Untersuchungen, um endlich zu fragen, wie denn Dionnsos oder Osiris Feuerbeschwos rer, Fenerbesauftiger heißen konne, und wie damit der Begriff eines ersten Eroffners zusammenhange? Statt jeder tiefer eingehenden philosophischen Erlauterung stehe hier der uralte Lehrsaß: "Koopog — mup aeiswor, απτόμενον μέτρα (Euseh. μέτρω) καὶ αποσβεννύμενον μέτρα" Heracl. ap. Clem. Alex. Strom. V. p. 711. ed. Potter. "Die Welt ein ewig lebendes Fener, das in Pausen (so erklare ich µérpa subint. nara) entbrennt und geloscht wird." Eine Kraft also, die es entzündet (das ist Ces res, Isis, Persephone oder wie man sonst die erste Ma= tur nenne), eine, die es loscht (vgl. Unm. 66.), besanf= tiget und dadurch erster Eroffner der Natur wird, sie in mildes Leben und sanfte Leiblichkeit aufschließend, diese ist Dsiris oder Dionnsos. Τε πυρός κατασβεννυμένε κοσμοποιείθαι τα πάντα sagten Heraklit und Hippasus (Plut.

de pl. phil. Opp. IV. 355. Euseb. pr. ev. p. 749.), barum war auch Dionnsos (Anm. 80.) Demiurg.

- (65) Εὐεργέτης, ἀγαθοποιός heißt Osiris ben Plut. p. 317. Derselbe c. 42. sagt, Osiris bedeute zwar sehr vieles, aber doch vorzüglich πράτος εὐεργετέν (nach Marks land's Verbess.) κας ἀγαθοποιόν.
- (66) Id. c. 33. Sanchuniathon ben Euseb. p. 35. fagt: καλείθαι αὐτὸν καὶ Διαμίχιον, welches Ereuzer IV. 75. burch Jovem penetralem erklart. Hellanicus wollste den Namen als "Υσιρις gehort haben; von der Befeuchstung, und Hyes, sen Dionysos genannt worden, ως κύριος τῆς ὑγρᾶς Φύσεως, sagt Plut. c. 34. Eben dieses Umt des Feuer Loschenden übt er anch im andern Leben. Daher jener fromme Wunsch auf Grabmalern: Osiris ges be dir das kühle Wasser! Wgl. Luc. 16, 24. Auch dort ist er der beseligende Gott, weil durch ihn das Feuer jesner unauslöschlichen Sucht gestillt wird, mit dem die Sees len der Ungeweihten erfüllt sind.
- (67) Sainte-Croix p. 27. 28. une quatrième divinité Cadmillus prit encore place parmi elles, mais il n'eut que le dernier rang. Noch besser, ein andrer in den Mém. de l'Ac. des Insc. T. XXVII. p. 14. qui n'étoit employé, qu' à exécuter les ordres des trois autres. Ereuzer, da ihm Arieros die höchste Gottheit ist, muß im Ganzen damit einstimmen, doch sucht er II. 297. sf. andre Verknüpfungen, deren Absicht sast schem Kadmilos eine andre Bedeutung als die des Hermes zu verschaffen (vgl. S. 317.), welches auch wohl senn müßte, wenn er der den dren andern untergentent

- (68) Hymn. in Cer. 336.
- (69) Casmillus nominatur in Samothraces mysteriis Dius quidam administer Diis magneis. De lingu. lat. L. VI. p. 88. ed. Bip.
  - (70) — superis Deorum Gratus et imis.

Horat. Od. I. 10. extr.

(71) Ganz unnothig ist Bocharts Erklarung G. S. L. I. p. 395. aus Dan und der vom Arabischen herges holten Bedeutung ministrare. Kaduldos ist ganz einfach קרמי אל prior, antecedens. Der Mame Radmiel, eben so geschrieben, kommt in den spateren Buchern des A. T. und zwar als Name eines Priesters, eines Leviten vor. S. Esr. 2, 40. 3, 9. Neh. 7, 43. al. Sicher bedeutet er nicht, wie gewöhnlich erklart wird (f. Simonis p. 509., benn Hiller. Onom. Sacr. mußte ich leider ben dieser ganzen Arbeit entbehren), quem Deus beneficiis prævenit, sondern einen, der "vor Gott steht" (denn so wird ber Begriff von ministrare ausgedrückt, z. B. Gen. 18, 8., wo Abraham als ein wahrer Camillus vor den dren Mannern steht, vergl. Neh. 12, 44. Jer. 52, 12. und das rom. praeminister (Deorum Macr. Sat. I. 8.), welches denselben Des benbegriff ausdruckt), oder einen, der "Berold, Bote, Verkunder Gottes ist," (wovon in der folg. Anm.) oder "ber das Angesicht Gottes sieht," denn mit dieser Res bensart wurden Ministri (auch der Konige) allgemein bezeichnet. Wgl. die selbst für die Etymologie des Worts nicht unwichtige Stelle Esth. 1, 10. Die chaldaische Ues bersetzung des A. T. befleißiget sich ig pf 17 zu sagen,

wo im Hebraischen blos steht Durch. S. Buxt. Lex. p. 19-70. Selbst die etruscische Zusammenziehung (Camillus) ist hebraisch und besonders dem hierosolymitanischen Dialect des Chaldaischen eigen. Dort wird allges mein für DD und Pool pool und peraucht, s. Buxt. p. 1971. Hebraisch ist die Zusammenziehung, denn sie sindet sich im Namen Kemuel Gen. 22, 21.

1 Par. 27, 17., der gewiß unrecht durch grex Dei (Sim. p 509.) erklärt wird, er ist statt Kemiel, wie Genes. 32, 30.31. Peniel und Penuel unmittelbar hinter einans der verwechselt werden, und dieses statt Kadmiel.

מלאה שפנים Es. 63, 9., auch מלאה הפנים (72) והוה schlechthin Exod. 23, 20. sq. Eine ausführliche Erklarung dieses Begriffs findet sich im Isten Theil der Weltalter. Wen muß es nicht verwundern, dieses Wer= haltniß durch die ganze heilige Geschichte beobachtet zu se= hen, wie wenn Aaron Mosis Mund, also recht eigent= lich sein Mercur (ηγέμενος το λόγε Act. 14, 12.) wird, Christo Johannes vorangeht, ihm den Weg bahnend, das her von einem Kirchenvater (Tertull. de orat. 1.), der wahrscheinlich auf den Begriff des Camillus (f. Anm. 71.) anspielt, præminister domini genannt. Was im Al. I. der Engel des Angesichts, was in den griechischen Geheimlehren der Kadmilos, in etruscischer Religion Her= mes = Camillus ist, das ist der spateren judischen Philoso= phie der Metatron, ein sonderbarer Rame, von dem vielleicht ben andrer Gelegenheit! Er ist der vornehmste Engel und eben so erhaben über alle Engel, d. h. alle Maturen, die nur Boten, Werkzenge der hochsten Gotts

heit sind, als nach unserer Ansicht der Kadmilos über bie ersten Kabiren. Er heißt auch der Bote, der Gefandte, שליח, Eisenmengers entdecktes Judenthum Ih. II. S. 395., er ist auch der "Fürst des Angesichts," der im= mer das Angesicht sieht des gebenedeneten Konigs, das. S. 396. Bon demselben sagen sie, er sen gor und , zugleich alt und jung, er ist alt, als einer, der auffahrt über die Himmel zum Thron der Herrlichkeit, jung, wenn er in die Welt der Formirung zurückkommt, d. h. Dienste als Camillus verrichtet, ebend. S. 397. Der etruscische Camillus war bekanntlich ein Knabe. "Der Metatron, sagt ein judisches Buch, wird Naar, b. i. ein Knabe genannt, weil er vor der Schechinah (der gott= lichen Majestat) eines Knaben Dienste versieht," ebend. Die Etrusker haben ihre Vorstellung nicht von diesen spateren Juden, diese die ihrige eben so wenig von den Etruskern. Die gemeinschaftliche Quelle ist Prov. 8, 30., wenn man man richtig übersett; so wie ebendas. v. 22. der Grund liegt vom Metatron als "Unfang der Wege Gottes, Gisenm. 1. c., und von Hermes als Gott der Wege.

(73) Nicht blos interpres, sondern augur, quasi, divinator Dei. Es. 3, 2. steht DD neben αυδ. Ist es wahr, wie erzählt wird (Plut. pl. phil. L. II. in.), daß Pythagoras zuerst den Inbegriff aller Dinge κόσμος genannt, so sieht es zwendeutig ans um die gewöhnliche Erklärung dieses Worts. Nach der Urlehre, aus deren Quellen Pythagoras schöpfte, ist die ganze Welt nur ein Kesem, ein augurium Dei. Ich bemerke, daß Kass

milos auch wohl noch in anderer Beziehung augur Dei heißen kann; doch dieß ist tieferer Erforschung, und das Berhaltniß des Borangehenden bleibt daben daffelbe. Die Herleitung von Kasmilos aus לכשיאל gibt schon Bos chart, Hieroz. II. 36. Wenn aber Munter in ber ans gef. Abh. fur die phonicische Erklarung von Rasmilos, dagegen für die ägyptische Erklarung der dren ersten Gott= heiten spricht, so ware unstreitig folgerichtiger zu schließen, daß weil Radmilos, Rasmilos, Camillus unwidersprech= lich und unbestreitbar hebraische Worter sind, die andern, derselben Lehre und demselben Geheimdienst angehörigen, auch aus dieser Sprache senn muffen. Frenlich mennt Münter, aber ohne allen Grund, die dren ersten Kabi= ren senen aus Alegypten gekommen, der vierte erst von den Phoniciern eingeführt worden. Sainte-Croix das gegen halt grade ben Kadmilos fur agnptisch. Bemer, kenswerth ist noch, daß von allen griechischen Wolker= schaften grade die Bootier den Hermes Radmilos nann= ten, dieselbe Wölkerschaft, unter der (f. Larcher zu Herod. II. 49.) die Nachkommen des Tyriers Radmos und der Phonicier lebten, die dorthin mit ihm gekom= men waren. Auch blos Kadmos heißt oft der Kadmilos.

(74) So erklart sich Creuzer, Symb. und Myth. II. 333. Es scheint diesem ausgezeichneten Werk übers haupt nicht vortheilhaft zu senn, daß zufolge einer sehr particularen philosophischen Ansicht, die man am Ende des 4ten Theils entwickelt findet und die dem Christensthum, wie dem Alterthum, nur gewaltthätig aufzudrins gen ist, allen Erklärungen die Emanations. Theorie zu

Grunde gelegt worden. Indeß kann diese Unsicht als etwas Fremdartiges rein abgeschieden werden von dem Werk, deffen unschäßbares Verdienst, durch höhere Ideen im Verein mit umfaffender Gelehrsamkeit den Weg für eine tiefere Erkenntniß der ganzen Mythologie gebrochen zu haben, dadurch unangetastet bleibt. Insbesondre halte ich für recht, hier zu erwähnen, was eigentlich früher hatte erwähnt werden sollen, daß Creuzer durch das Licht, in welches er die Ceres = und Proserpina = Lehre geseßt, die ersten Mittel zu der Ansicht gegeben, die in gegenwartiger Abhandlung entwickelt wird. Er hat, besonders IV. S. 39., unwiderleglich dargethan, daß Ceres das erste der Wesen ist, und dieser Lehrsaß, recht verstanden, das erste Wesen namlich nicht mit Ereuzer zugleich für das oberste, sondern als das allem zu Gruns de liegende genommen, ist das Fundament, auf welchem dieses Erklarungssustem ruht. Wenn daher derselbe geistvolle Gelehrte in Erklarung der samothracischen Ge= heimnisse Zoega nachgibt, und mit ihm Axieros für die hochste Gottheit des agyptischen Systems halt, so streitet dieß gegen die Unalogie der von ihm selbst anderwarts aufgestellten mythologischen Grundsate.

(75) Daher auch die Einschränkung a. a. D. "Dies servorgehen und Zurückkehren aus Einem Wesen und in dasselbe ward ohne Zweisel dem Gebildeteren als Grundlehre vorzutragen, die freylich der rohe Pelasger nicht zu fassen im Stande war. Ihm gab man dafür eine Reihe von Sterngöttern und ihnen entsprechens

de Baethylien, Idole von der Sternenkraft influirt und magisch wirksam u. s. w."

- (76) Creuzer II. 321.
- (77) Der mögliche Einwurf, daß Dionnsos als höherer Demiurg dem Hephastos entgegengesetzt wird (Erenzer III. 414.) und doch nach obiger Ansicht selbst ein Hephastos ist, wird sich durch Ann. 80. erledigen.
  - (78) Crenzer am eben angef. D.
- (79) Τὰς ἐγκοσμίες Εδρας. Ebenders. ebendas. ans Procl. in Plat. Theol. VI, 22.
- (80) Aber auch Dionnsos ist Demiurg und zwar der den Hephastos gewißermaßen überwindende Demiurg, der die Schöpfung aus den Banden der Nothwendigkeit erlost und in frene Mannichfaltigkeit aus einander sest. Dieser scheinbare Widerspruch lost sich schon durch die allgemeine Bemerkung, daß ein Wesen oder Princip, das hoher steht als ein andres und in sofern sein Gegen= saß (sein Ueberwindendes) ist, dennoch gegen ein noch hoheres mit jenem zu Giner Gattung gehoren kann. Für Solche, die aus Andeutungen ein Ganzes verstehen, sen Folgendes! Auch Zeus ist wieder Dionnsos, wie ja auch mitunter ausdrucklich gelehrt wurde. (S. die Anführun= gen von Creuzer III. 397. vgl. mit 416.) Ramlich Zeus verhalt sich zu den dren ersten Potenzen wieder, wie sich die zwente zu der ersten verhalt. Ich sage zu den dren ersten, obschon wir bisher vier zahlten. Denn tiefer ans gesehen ist Ceres keine arithmetische Zahl. Sie ist die Mutter der Zahlen, die intelligible Dyas, mit der nach Pythagoreer=Lehre die Monas alle wirklichen Zahlen

erzengt. Persephone ist die erste Zahl (πρωτόγονος), die arithmetische Eins. Also Zeus verhält sich zu 1. 2. 3. wieder wie sich 2 zu 1 verhält und umgekehrt 2 verhält sich zu 1 nicht anders, als sich 4 zu 1. 2. 3. verhält. Des Zeus Zahl ist immer die vierte Zahl. Außerdem aber kehrt Dionysos noch einmal in höherer Potenz zurück. Axiokersos ist Dionysos in der tiessten Potenz.

- (81) Έν δὲ τοῖς κατ' Ἐλευσῖνα μυσηρίοις ὁ μὲν ἹεροΦάντης ἐις ἐικόνα τε Δημιεργε ἐνσκευάζεται — ὁ δὲ Ἱεροκήρυξ Ερμε. Eus. pr. ev. III. p. 117. Auch Sas mothrace hatte seinen Hierophanten. Er hieß Κόης, Κοίης. Bochart, G. S. p. 397. leitet es, nicht eben unwahrs scheinlich, von το αδ. Da indeß der Hierophant von Elensis auch Προφήτης hieß (von τελετῶν κατάρχεσι προφήταις wird auch Euseb. l. c. p. 39. C. gesprochen), so halte ich sur wahrscheinlicher, daß daß Wort soviel als πτη, Seher, ist, welches griechisch wohl nur durch Köng oder Koing auszudrücken war. Daß Wort scheint weniger allgemein als κοις bieses drückt die Eigenschaft, jenes daß Amt auß (s. 2 Sam. 24, 11. 1 Par. 21, 9. 25, 5.) und von dem ist hier die Rede.
- (82) Plut. in Num. c. 7. extr. τον ύπηρετεντα τῷ ἰερῷ (aber Reiste schon verbessert ἰερεῖ) τε Διὸς ἀμφιθα-λη παϊδα λέγεθαι κάμιλλον, ὡς καὶ τὸν Ερμην ετως ἔνιοι τῶν Ἑλλήνων ἀπὸ τῆς διακονίας προσηγόρευον. Damit übereins stimmend Macr. Sat. III. 8. "Romani pueros puellasve nobiles et investes Camillos et Camillas appellant, slaminicarum et slaminum præministros." Daher ist Festus de Verb. sign. p. 149. ed. in us. D." Fla-

minius Camillus puer dicebatur ingenuns patrimus et matrimus, qui Flamini Diali ad saera præministrabat," nicht so zu verstehen, als wolle er nur das Benwort Flaminius erklaren; sondern der dem Jupiters. Priester dienende Knabe hieß ursprünglich und vorzugs weise Camillus. Daß er aufibadig senn mußte, ein Knabe, deß bende Eltern lebten, war nicht weniger bes beutend.

- (83) — — commune profundis

  Et superis numen, qui fas per limen utrumque

  Solus habes geminoque facis commercia mundo.

  Claudian de R. Pr. I. 89. fs.
- (84) Merkwurdig genng bricht ber Geschichtschreiber Mnaseas schon mit Dionnsos ab, sen es, daß er selbst keine höhere Weihe empfangen, sen es, was wahrscheinlicher, daß heilige Schen ihn zurückhielt, das lette Geheimniß anszusprechen. Ginige, sagt ber Scholiast, segen ben vierten hinzu. Nicht alle also gelangten bis zu dieser Zahl (des Radmilos), mit der sich der Sinn des Ganzen erst aufschloß. Ueber diese Zahl hinaus führt kein Schriftsteller die Reihe; nur außer der Ordnung, einzeln werden Zeus, Benus, Apollo u. a. genannt. Um so naturlicher ift, den ben dem alten Scholiaften mit Radmilos abreißenden Faden durch andere Bruchstücke fortzuse= Ben, die sich unter den Trummern phonicischer Rosmo= gonien finden. Es kann um so weniger nothig senn, die Streitfrage über die Alechtheit oder Unachtheit dieser Bruchstücke aufzunehmen, da man ohnedies von beyden Seiten her angefangen, in den Mittelweg einzulenken.

Doch ist vielleicht folgende Bemerkung an ihrer Stelle. Sanchuniathon erklart sich als Feind jeder tieferen, wie er sie nennt, allegorischen, ober wie man heutzutage sagen wurde, mustischen Bedeutung, als Giferer für den ros hen buchstäblichen Verstand der alten Göttergeschichten, die ben ihm völlig verwildert erscheinen. Go roh und ohne alle Uhndung tieferen Verstands treiben sich in fei= nem wunderlichen Chaos auch die Trummer um, von benen wir hier reden wollen. Ein Betrug, wie ihn Mos= heim dachte, und mit solchem Zweck, hatte sich mit sols den Ginschiebseln schwerlich Genüge gethan. Nachdem also Sanchuniathon von den Korybanten und Kabiren gesprochen, fährt er fort: "Zur Zeit derselben ward geboren ein gewißer Eljun mit Namen, der Hochste." Durch leichte Aenderung ware der Sinn herauszubringen: Mach den selben; aber es ist für unsern Zweck unnds thig; um so mehr da man diesem Bruchstuck, wenn keis nen hoheren Ursprung zugestehen, doch in dem Mythus von der durch die Kureten und Korybanten (auch merks würdig!) bewachten Geburt des Zeus seine Wurzel aus weisen konnte. Eljun ist der wirkliche Name des hochs ften Gottes Genes. 14, 18., deß Priefter jener aus bem Dunkel der Urzeit wunderbar hervortretende Malki = Ses bek ist, Name des Gottes, der "Himmel und Erde" (so wurde ja auch die kabirische Zwenheit ausgedrückt) besißet, also des Weltherrn, des Demiurgen. Darf man die, vorzüglich von Ereuzer geltend gemachte Bes merkung auch hier anwenden, daß der Priester den Gott vorstellt und auch wohl dessen Namen trägt: so ist Mak

fi : Sedek der Dame des hochsten Gottes selbst, wofür auch spricht, daß schon die altesten judischen Schriften, die hierinn sicher Ueberlieferungen folgten, z. B. das Buch Sohar, Sepher Jegira, Beresit Rabba (f. Boch. G. S. p. 707.), den Namen Zeus durch pau, Sebek, ausdrucken. Jeder mit hebraischem Sprachgebrauch Bes kannte weiß aber, daß Malki : Sedek nichts anderes bes deutet, als der vollkommene Konig, der vollendete Herrs scher, also eben das, was 1 Tim. 6, 15. à panapioc (auch dieß im Sinn von vollendet) xx µovoc duvasne, & Basiλεύς των βασιλευόντων καί πύριος των πυριευόντων heißt. Die anderen, nachst ihm vollkommensten, Raturen, herrs schen zwar auch, aber sie herrschen nur als Werkzeuge; wie Diener eines irdischen Koniges, nicht als Gelbstherr= scher, sondern als Stellvertreter. Zu dem allem kommt Folgendes. Die sieben Sohne Sydnks (ben Damascius Sadife) heißen urkundlich die Rabiren, Euseb. p. 39. Der Sinn ist hier derselbe, wie wenn die ersten (unter: sten) Kabiren Sohne des Hephastos heißen. Mamlich sie alle zusammen sind nur Sydyk, der eine vollendete Herrscher lebt nur in ihnen, sie sind nur gleichsam die einzelnen Glieder des Einen; die den Water verwirkli= chenden und sichtbar machenden Krafte, die in sofern auch in der Offenbarung oder Sichtbarkeit ihm vorangehen. Denn irren wurde sich, wer aus diesem Verhaltniß ets was für die Vorstellung der Emanation schließen wollte; es gilt hier, mas ein in Bentl. Ep. crit. ad Mill. subj. Hist. chr. Joh. Mal. p. 81. angeführter xpnouds in ans drer Beziehung sagt: ò madaids véos naj ò véos apxasos,

δ πατήρ γόνος πελ δ γόνος πατήρ. Sind also die Kabiren Söhne Sydyks und war desselben Sydyks (Sedeks) Priesser jener König von Salem, so ware vielleicht erlaubt, zu sagen, dieser Malki: Sedek war der erste bekannte Kabir (so hießen ja auch die Priester und Geweihte), dem daß System erössnet war, daß im Lauf der Zeiten vollendeter Klarheit bis in die Sieben: ja in die Achtzahl ausgeschlossen werden sollte. Doch nur zweiselnd dürsen diese ältesten Verbindungen angedeutet werden. Zu sichtzlich, um vom besonnensten Forscher ganz von der Hand gewiesen zu werden, sind jene Anzeigen doch auch wieder zu schwach, um eine eigentliche Behauptung auf sie zu gründen. Sine größere, in weiterem Umsang und von andern Seiten hergesührte Untersuchung könnte jedoch ihre Krast verstärken.

(85) Von einem solchen System sagten dann auch wohl im Alterthum schon diejenigen, die es nicht bis zum Ende fortbachten oder verstanden, es sen nur Natursphilosophie. So Cicero de nat. D. I. 42. Prætereo Samothraciam eaque

— — Quae Lemni Nocturno aditu occulta coluntur Sylvestribus sepibus densa:

Quibus explicatis ad rationemque revocatis rerum magis natura cognoscitur quam Deorum. Sainte-Croix p. 356. "Clément d'Alexandrie avoue, que l'Epoptie étoit une espèce de physiologie," bazu Strom. IV. p. 164. Aber diese Stelle sagt etwas ganz Anderes, namlich: "die dem Kanon der Wahrheit (der

christlichen Lehre) gemäße Naturphilosophie (Physiologie), eine Ueberlieferung höherer Erkenntniß, eher aber eine Spoptie zu nennen, fängt von der kosmogonischen Art der Untersuchung an und steigt von da zu derjeuigen auf, die göttliche Dinge betrifft."

(86) Sainte-Croix p. 355.

(87) Die Frengebigkeit mit ben Erklarungen burch Betrug, Priestergankelen u. f. w. ist gewiß bezeichnend für die lette Zeit. Der Lüge werden Krafte zugetraut, die man kaum der Wahrheit zuschreibt. Go blodfinnig auch war das Alterthum nicht, wenn es gleich nicht mit vermennter Schlauheit überall Täuschung witterte. Wenn nicht im Bendenthum etwas fehr Ernstliches und mehr, als man denkt, Wirkliches lag, wie konnte der Monotheis= mus so lange Zeit brauchen, seiner Meister zu werden? Erweiterte Erfahrung, die von Zeit zu Zeit manches be= greifen lehrt, was unbegreiflich schien, ertheilte schon Warnungen genug. Die neuste betrifft die tonende Mem= nonssaule. Mancherlen Thatsachen, z. B. das periodis sche Aufhören und Wiederkommen des Tons, auch daß offenbar mehrere solcher tonenden Saulen waren, Um= stande, die kurzlich Jacobs in der ang. Abh. mit scharf= sichtiger Gewandtheit zusammengestellt, hinderten nicht, Priesteranstalt daben zu vermuthen. Mun kommen die gewiß unverdachtigen Franzosen, und siehe noch jest tos nen bey'm Aufgang der Sonne die Granit=Blocke des thebaischen Thals.

(88) Οίδα έγω καὶ Πλάτωνα προσμαρτυρέντα Ἡρακλείτω, γράφοντι. Έν το σοφον, μένον λέγεθαι έκ έθέλει, καὶ

ischer Zηνός δνομα. Clem. Al. Strom. L. V. p. 718. Wgl. Woß zu Birgils Landbau S. 808. Mahomedas nisch darf der Monotheismus wohl heißen, der nur Gis ner Personlichkeit, oder einer ganz einsachen Kraft den Namen Gott zugesteht. Daß er nicht neutestaments lich, bedarf keines Beweises; daß auch nicht alttestaments lich, darüber s. Weltalter ister Theil.

- (89) Wgl. Crenzer Vorr. zu IV. S. IV. Gefals len ist wohl dieses System weniger durch sich selbst als durch die abgeschmackten Anwendungen, eines Huetius z. B.
- (90) Ich sage: eines wissenschaftlichen Systems, nicht eines blos instinctmäßigen Erkennens, etwa in Bi= sionen oder im Hellschen oder auf andere ahuliche Arten, die man sich heutzutag ausdenkt, da einige geradezu der Wissenschaft entsagen, andere wo möglich ein Wissen ohne Wissenschaft aufbringen mochten. Da übrigens das Da= senn eines solchen Ursystems, das, alter als alle schrift= liche Denkmaler, die gemeinschaftliche Quelle aller reli= gibsen Lehren und Vorstellungen ist, im Text nicht ei= gentlich behauptet, sondern nur als eine Möglichkeit hin= gestellt wird, so wird es wohl verstattet senn, dieser Un= führung wegen auf kunftige, nicht einen Theil betreffen= de, sondern es selbst (das Ursystem) in seiner Ganzheit herzustellen suchende Forschungen zu verweisen, nach des ren Mittheilung dann gegen die Annahme sich erklaren mag, wer sie nicht als die wahrscheinlichste erkennen zu muffen glaubt.

- (91) Dhngefahr, wie alle Kraft und Herrlichkeit des neueren Europa's, aus den germanischen Wolkern, mit denen die Pelasger überhaupt manche Züge gemein has ben; ihre Wanderungen, und die Urtheile, die von spaseren Geschichtsforschern über bende ergangen (f. unter andern Larcher Chronol., Herodote T. VII. p. 277.), sind nicht die stärksten derselben.
  - (92) L. II. c. 52. extr.
- (93) Δοκέω δ' ων μάλισα ἀπ' 'Αιγύπτε ἀπῖχθαι.II. 50.
- (94) Daß die Mamen der meisten Gotter nach Griechenland aus Egypten gekommen sen'n, kann ohnes hin nicht buchstäblich genommen werden. Bielleicht wenn Herodots Renntnisse weiter sich ausdehnten, weit entfernt die griechischen Götternamen aus Alegypten abzuleiten, zweifelte er, ob die agyptischen selbst agyptischen Ur= sprungs seyen. Von Osiris war schon die Rede. Wer sich noch mehr überzeugen will, sehe die eben so unge= wissen als flachen Erklarungen an, die von agyptischen Gotternamen aus der koptischen Sprache seit Rirchers Beiten, von Jablonsky, Georgii (Alphab. Tibet.), Zoëga und andern, gegeben worden find. Wie unnug also muß es erscheinen, agnytische Etymologieen noch weis ter, auch auf griechische Mamen, auszudehnen! Hievon nur Ein Benspiel an dem orphischen Herikaphos. Ch= mals wollte man in ihm durch kabbalistische Rechnung den Schem hamphorasch (Jehovah : Mamen) finden; das nennt Bentley ep. ad Mill. p. 4. mit Recht aniles Cabalistarum fabulas. Aber nun kam das agyptische Vor-

Münter allein in der ang. Abh. S. 34. Anm. gibt zwen Erklarungen. Noch mehrere kann man ben Creuzer III. 388. angeführt finden. Bentley, der den Namen doch nicht los werden kann und p. 90. zum zweys tenmal auf ihn zurückkommt, begnügt sich, zu bemerken, die Sylbe usu (nach der Lesart 'Hoinemaioc) konne nimmers mehr weder griechisch noch lateinisch senn. Darum habe er wohl gethan, den ineptis plerumque et cassis Etymologiis (uamlich aus griechischer Sprache) nicht nach= zugehen; schworen wolle er, daß selbst Orpheus keine anzugeben wüßte. Dhne sich zu vermessen, kounte man dagegen schworen, eine (freylich nicht griechische) Etymo= logie anzugeben, die der unvergleichliche Bentlen selbst, wenn er von den Todten wiederkame, als die wahre ers kennen wurde. Doch erwarte man darum nichts außer= ordentliches, sondern nur etwas ganz leichtes und einfas ches. Das Wort 'Homanasoc ist nicht mehr noch wenis ger als das hebraische ארך אפים (Erec-Apaim), das Exod. 34, 6. und anderwarts als Mame oder Pras dicat des wahren Gottes vorkommt, oder, damit es noch ahnlicher sen, nach der chaldaischen Form (f. Buxt. Lex. p. 216.) אריך אפין (Erik-Apain), welches den Lang= muthigen, Mitleidigen, der weiten Herzens ift, bedeus tet. Und das ist er ja, der Herikaphos, der mit Dionys sos (s. Anm. 65.) so viel Alehnlichkeit hat (auros de d Διόνυσος, sagt Proclus cit. ad Orph fragm. ed. Gesn. = Herm. p. 466.) καὶ Φάνης καὶ Ἡρικαπαΐος συνεχῶς ονομάζεται) der Lebensgeber (ζωοδοτηρ, Malal. hist. chron. p. 91.), der weitherzige Gott, im Gegensatz mit dem

engherzigen, der das Leben vielmehr verschließt, hindert. Es ist den Hellenisten zu verzeihen, wenn sie, immer die griechischen Herleitungen im Ange, den Etymologieen nicht hold sind; auch Ruhnkenius hat sich nicht Einmal stark darüber erklart. Doch sollte man nicht alle und aus jeder Sprache verschmahen, benn z. B. weder in Kritischer noch in historischer Beziehung kann es unwich= tig senn, zu wiffen, daß der orphische Herikapaos he= braisch oder alttestamentlich ist. Doch dieser Name ist ja blos orphisch und beweist also nichts für agyptische! Run hore man Plut. de Is. et Os. p. 359. To de Etepov ονομα τε θεε (τε 'Οσίριδος) τον ΟΜΦΙΝ εὐεργέτην ο Έρμαΐος Φησιν δηλεν έρμηνευόμενον. Omphis also ein zwenter Mame bes Dsiris? Hier weiß sogar Jablonski keinen Rath. Die Stelle muß verdorben senn, gewiß hat Plus tarch 'Pou Gu geschrieben, benn nur fur ein solches Wort laßt sich aus dem Roptischen die Bedeutung des Wohlthuenden herbenschaffen, Vocc. æg. in Opusc. ed. te Water I. p. 184. Wenn man aber weiß, daß daffelbe Wort, aus dem oben der Herikapaus erklart worden, auch (oder vielmehr ursprünglich) ארך אכפין (erikanphin) geschrieben murde, so wird man durch die sehr naturliche Abkürzung nicht nur den Namen, sondern auch die Bedeutung: der Wohlthatige, erklart finden. Wir konnten nun noch weiter gehen; benn jener Erik-apin verlangt ja auch seinen Gegensaß, einen engherzigen Gott; es scheint nicht schwer zu sagen, in welchem Namen die= fer zu finden ist; aber dieß mag einstweilen hinreichen, nur aufmerksam zu machen. Der Zweifel, der in Anse-

hung ber agyptischen Gotternamen geaußert worden, durfs te mit der Zeit wohl auch in Ansehung der indischen laut werden; versteht sich der bedeutendsten. Daß ein Wolk die Mamen der Gotter, die es nicht selbst erfunden, nicht zu verandern gewagt, ist ben weitem mehr, als das Ges gentheil wahrscheinlich. Auch an die Namen war ein Zauber geknüpft, und was der allgemeine Aberglanbe von Beschwörungsformeln halt, daß sie nur in der Spra= che wirken, in welcher sie überliefert worden, galt wohl auch von Gotter = Namen. Go behielt Samothrace mit dem alten Dienst nicht nur die alten Namen, sondern auch in heiligen Gebrauchen gewisse Ausdrucke einer eigenen alten Sprache (παλαιας ίδίας διαλέκτυ) bis auf Diodors von Sicilien Zeiten, der diese Worter zwar von den Aus tochthonen der Insul herleiten will (L. V. p. 357.), die aber alle wahrscheinlich von der Art des Worts nome waren (Anmerk. 81.). So behielt Elensis die fremd= lautende Entlassungsformul, so die Sabazien ihr Hnes Attes! naherliegender Vergleichungen nicht zu gedenken! Doch wozu auch nur dieses, da das Benspiel der bewege lichen Griechen allein entscheidend ist, die selbst im fregen dichterischen Gebrauch die Namen benbehielten, von des nen Herodot (weit bestimmter davon redend, als von der agnptischen Herkunft) sich durch seine Untersuchun= gen überzeugt zu haben versichert, daß sie mit wenis gen Ausnahmen (die auch nicht einmal alle Ausnahmen find) den Griechen von den Barbaren gekommen.

<sup>(95)</sup> Herodot. L. II. 49. extr.

<sup>(96)</sup> L. II. c. 51.

- (97) Munter l. c. p. 30. Crenzer II. 285. ff. Jacobs über die Memn. Anm. 63.
  - (98) L. III. c. 37.
- (99) Euseb. pr. ev. p. 38. "Saturn gab bem Pofeidon und den Rabiren die Stadt Beryth zum Gig." Es ist dies die einzige mir bekannte Stelle, wo Poseidon und die Rabiren zusammen, aber unterschieden, genannt werden. Ramlich Poseidon ist der Kabiren oder vielmehr sie sind des Poseidons Gegensaß. Er ist das blindlings Auseinanderrollende, Spaltende, Zertrennende; sie das Zusammenhaltende. Sephästes halten den Poseidon bewältigt, ihn selbst überwindet wieder ein andrer, der in sofern núplog the úppag Púsews (Anm. 66.), aber in eis nem ganz andern Sinn ift, als der zerstorende Poseidon. Spuren genug dieses Gegensages gibt ber XXI. Gefang ber Ilias. Grade die Verbindung bes Poseidons und der Kabiren in jener Stelle ist Beweiß der Urkundlich: keit der Angabe. Man erinnere sich: was Herodot eben auch über Poseidon sagt. Rach dieser Unsicht mochte auch was S. 5. in. des Textes erwähnt ist, noch eine tiefere Deutung zulassen. In sofern schiene mir die Bochars tische Erklarung von Pataken noch immer vorzuziehen, wenn man als den Grundbegriff von no (wohl nicht unrichtig) firmus fuit, firmiter innixus est annahme. Pataken waren alsdann die festmachenden, die sichern Grund gebenden; Gegensat von instabilis tellus, innabilis unda.
- (100) Gutberleth Diss. de Mysteriis Deorum Cabirorum, insert. ej. Opusc. Francck. 1704. et

Poleni Suppl. ad Thes. antt. Gr. et R. T. II. p. 824. Dieser übersett nuyuals audpos ulungen burch fortis et robusti viri imaginem, ein Sprachgebrauch, für den er nichts anzusühren weiß, als Ez. 27, 11. nach der grieschischen Uebersetzung des Aquila, wo nuyuaio, mennt er, dem Zusammenhang nach nur starke Mauner bedeuten konne.

- (101) Creuzer. Dionysus p. 133. fs.
- (102) Tu, genitor, cape sacra manu patriosque Penates.

  Aen. II. 717.
- (103) S. die 72ste Anm.
- (104) Wachter. Gloss. Germ. II. pag. 1989. Zwerg (Anglosax. dwerg, dweorh, Franc. duverch), Dæmon silvestris montes et saxa inhabitans, vocem compellantibus reddens, et nescio quae arma fabricans, secundum Mythologiam Islandorum, cui nomen Edda. Verel. in Jnd. duergur et in plural. duergar, semidæmones, rupicolæ, arte fabrili mirabiles." Gudmundo Andreae in explicatione Voluspæ Stroph. VII. dwergi sic dicuntur à Jes koyov; warum nicht gradezu von Jespyoc? Ueber die Bergmannlein, Wichtlein u. s. w. laßt sich der was ckere G. Agricola (f. über ihn v. Goethe's Farbenlehre II. S. 237.) in der Abh. De Animantibus subterraneis (De re metall. libri XII. p. 491.) deutsch übers seßt also vernehmen. "Bon andern werden sie (die die Griechen Cobalos nennen) Bergmannlein genannt nach ihrem gewohnlichen Leibesmaß, denn sie erschienen wie Zwerge dreper Spannen hoch und zwar wie alte Mann=

lein (seneciones), gekleidet wie die Bergleute, in einem gekappten hemb und mit einem um die Lenden herabs hangenden Schurzleder (wie Rabiren auf Munzen; Ra= biren = Hammer und Schlagel fehlt in andern Beschreis bungen auch nicht). Diese pflegen den Erzgrabern keis nen Schaden zu thun, sondern schweifen herum in ben Schachten und Gangen und scheinen alle mögliche Arbeis ten vorzunehmen, da sie doch nichts thun. Bisweilen werfen fie die Arbeiter mit Steinchen, verlegen fie jedoch nie, wenn sie nicht gereizt und in ihrer Gankel = Arbeit gestort werden. Weshalb die Bergleute durch sie von der Arbeit nicht abgeschreckt, sondern als durch ein gutes Zeichen aufgemuntert werden, desto eifriger und starker drauf zu segen und starker zu arbeiten." Auch aus Theo= phr. Paracelsus ware viel von den Pygmæis anzufüh= ren, bas er boch wohl nicht blos aus seinem Gehirn, sondern aus gemeiner Bolkssage genommen. Db er ih= nen gleich manches Bose nachsagt, ruhmt er sie boch auch wieder als solche, "die oft unsre Warner, Wächter und Beschüßer sind in großen Mothen, helfen oft einem außer Gefangniß und bergleichen Bulfe mehr." Den bohmis schen Gebirgsbewohnern kommen sie bis in die Häuser als wahre lares familiares oder lemures, daß man sie uns ter der Erde kann hammern und schmieden horen, deß= halb heißen sie dort und in angränzenden deutschen Lans bern auch Hausschmiebe. S. Balbin. Misc. hist. Boh. L. I. p. 45. In dieselbe Classe gehoren die ebenfalls von Agricola p. 492. erwähnte dæmones, qui quotidie partem laboris perficiunt, curant jumenta, et quos,

quia generi humano sunt aut saltem esse videntur amici, Germani Gutelos appellant (Xpnsol heißen auch die Kabiren, Macrob. III. 4. vielleicht auch jene alttest. Penaten die Theraphim, nach dem arab. نترف). Aus einem alten Worterbuch führt Scherz. Gloss. Germ. med. æv. II. pag. 2011. an: "wichtelein, wichte, schretlein penates." Die sanftmuthigen heißen vor= zugsweise Robeln, Robolde, ein Wort das schon Agri= cola und nach ihm Wachter n. a. vom griech. Kößados herleiten. Mun sagt Is. Vossius ad Hesych. voc. Kaβάρνοι not. 12. ,,Καβάρνοι, Κάβειροι, Κόβαροι, Κόβαλοι (auch wohl das ben Hespich. gleich darauf folgende noßerpos) ejusdem omnia videntur naturæ." Ben ben uns zähligen Benspielen der Verwechselung von R und List nicht zu zweifeln, daß κόβαλοι für κόβαροι gesetzt wird, und daß dieß mit naßeipos einerlen Etymon habe, ist eben so wenig zweifelhaft. Hiedurch ist also die in den Vor= stellungen nachgewiesne Verbindung auch in den Namen aufgezeigt. Oft genug während dieser Untersuchung hat sich der eben so nahe als tief eingreifende Bezug zwischen den Kabiren und den Laren und Manen dargeboten (vgl. Arnob. adv. Gent. III. p. 124. ed. Lugd. Bat.), aber wir mußten uns einschranken.

(105) Die Spur einer solchen Vorstellung konnte man in dem Namen Anaces ("Avansc) suchen wollen: denn wie dem auch sen, die einzig wahrscheinliche Erklästung dieses erst später in Anactes verwandelten Worts (s. Cic. de n. D. III. 21.) liegt in dem Enakim der Vorzeit, Deut. 1, 28. In der nordischen Fabel und Dichts

tunst finden sich meist, wo Riesen, auch Zwerge. Wer benkt nicht an das "viel starke Gezwerg," das zugleich mit den Nibelungen = Recken der Schäße und Burgen hütet und dem nebst großer Starke Zauberkraft inwohnt?

(106) Πυγμαΐος wird von πυγμή, einer Faust hoch, erklart. Δάμτυλοι sind Finger.

(107) Sohne Sydyks (Unm. 84.) und Dios-Ruren ist einerlen Name. Aber derselbe Name ist ja noch ur= fundlicher in jenen בכי האלהים Gen. 6. vorhanden (daß darunter Sohne des hochsten Gottes gemennt find, zeigt das n emphat. vor אלהים). Won diesen erzählt das alteste Geschichtswerk: "Und die Sohne Gottes sa= hen die Tochter des Menschen, daß sie schon waren, und nahmen sich zu Weibern, die ihnen gefielen," worauf in demselben Zusammenhang folgt: "In jenen Tagen was ren Rephilim (Riesen) auf der Erde, zumal nachdem die Sohne Gottes sich mit den Menschentochtern verban= den und sich Rinder zeugten. Dieß sind die Gewaltigen, die Manner des Namens (die Berühmten) von Urzeiten der Welt her." Es ist doch etwas ganz wunderbares um diese Stelle, mag sie nun fur mythisches Bruchstuck nach der beliebten Weise oder für Geschichte genommen werden. Will man nicht den ungereimten judischen Fas beln Glauben benmeffen, so kann man בני האלהים nur von Berehrern des mahren Gottes erklaren, die gleichsam als abgesondert von den übrigen Menschen und als ein eignes Geschlecht vorgestellt werden. Es waren also so zu reden die Gingeweihten der ersten und altesten Myste= rien; von Anfang an war etwas abgeschlossen, nur eis

nem Theil des Menschengeschlechts vertraut, das sich erft allmalig wie von einem Mittelpunct aus verbreiten sollte. Ist es nicht auffallend, daß aller höhere und bessere Glaus be gleich anfänglich in Griechenland und sonst unter der Form von Geheimlehren auftritt? Augenblickliche und ortliche Ursachen lassen sich doch nicht immer und überall denken, sondern das Geheimniß, die Abgeschlossenheit schien, gleich ursprünglich und vom Anfang her, zugleich mit der Sache selbst gegeben. Sohne des hochsten Gots tes wurden jene Inhaber der altesten Geheimlehre, wie die in ihrem Ursprung offenbar menschliche Zwillinge Dios=Ruren wurden und zuleßt selbst unter die Rabiren übergingen. Von diesen hoheren Naturen stammen die ersten menschlichen Heroen, die Nephilim (Miflungen?) die gewaltig waren, so lange sie lebten und noch in der Unterwelt (Miffelheim der altnordischen Mythologie?) groß und berühmt sind, s. Es. 14, 9. Jeder mag sus chen diese wunderbaren Anzeigen so gut er kann weiter zu verknupfen, aber sehr naturlich ist doch, sich nach eis ner Erklärung der so allgemeinen Mysterien = Form schon in den altesten Zeiten umzusehen. Was war auch die strenge Absonderung des judischen Bolks anders, als eis ne den Mysterien ahnliche Anstalt, nur daß sie nicht zwis schen Menschen desselben Wolks, sondern zwischen einem Wolf und allen übrigen eine Scheidewand zog? Erst das Christenthum sollte alle Schranken aufheben.

(108) Mamlich aus dem hebr. בַבּר, machtig stark. Der für diese Erklarung stimmenden ist eine große Anzahl, Scaliger ad Varr. und ad chron. Euseb. Gerh. Voss.



de Idolol. p. 173. Bochart. G. S. Grotius in Schol. ad Matth. 4, 24. Selden de Diis Syris Synt. II. p. 287. 361. Marsham canon. chron. p. 35. Gutberleth 1. c. und alle Meuern. Die Hauptzweifel gegen diese Erklarung sind, daß die unbedingte Bedeutung von machtig, wenigstens ohne das Arabische zu Bulfe zu neh= men, nicht erweislich ist; überall scheint es nur den Be= griff des durch Ueberfluß Machtigen und Starken anzudeuten, s. Job. 31, 25. 8, 2. Entscheidender ist die vermißte proprietas verbi, indem es von gottlicher Stars ke und Größe niemals gebraucht wird. Man konnte bas verwandte הבר זע Bulfe nehmen, wovon הבר in der Zusammenseßung mit ich gebraucht wird; Gebhurah ist eine von den Gigenschaften Gottes I Par. 29, 11. und eine der zehen Sephiroth; 2 Sam. 22, 11. überset Targ. Jon. die Worte (Jehovah fahrt) auf dem Cherub burch בגבורותיה, entweder nach dem Ginn oder zufolge des sprischen 100;0, das ein Worterbuch durch fortis, validus erklart. Allein bas Wort, bas eigentlich bem Kabir entsprechen sollte, Gebhir, hat keine Beziehung auf gottliche Kraft. Spencer. de leg. vet. Hebr. ritualibus II. p. 848. erinnert ben den Chernbim an die Ras biren; das Gemeinschaftliche scheint ihm die Starke. Es ließen sich aber wohl nahere Beziehungen auffinden. Wie sie auch immer gestaltet seyn mochten, jene rathselhaften Wesen; beschrieben werden sie als Gestalten, über denen der hochste Gott ruht, s. 1 Sam. 4, 4., also als unterges ordnete Wesen, als Camille, wenn man sie menschlich nehmen wollte, denen jedoch ebenfalls machtige Krafte in=- wohnen. Auf den ungefähren Gleichlaut wird sich nies mand berufen wollen; der erinnerte eher an die nächsten Verwandten der Kabiren, die Korybanten; ein Name, der nicht leicht anderen, als morgenländischen Ursprungs seyn kann.

(109) In Augurum libris Divi potes sunt, in Samothrace Isol duratol. Varro de l. l. L. IV. Bgl. Cassius Hemina ben Macr. Sat. III. 4.; eine Menge Inschriften, wovon einige ben Gutberleth.

(110) Auffallend ist immer die Wortverbindung Aen. III, 12.

## - - feror exul in altum

Das et declarative genommen ist matt. Es bleibt nichts übrig, als Penates für die den großen Göttern vorans gehende (in sofern von ihnen unzertrennliche, aber doch

Cum sociis, natoque, Penatibus et magnis Dis.

verschiedene) zu nehmen, womit auch die allein wahrschein= liche Etymologie (f. Ann. 72.) übereinstimmt.

(111) Der Hauptbeweiß dieser Behanptung liegt in den Namen und der Auseinandersolge. Daß sie aber alls gemein sur zauberkräftige Naturen angesehen worden, das für nur einige Nachweisungen! Unmittelbare Abkömmslinge der Kabiren, Kornbanten oder Samothracier (dieß nimmt er alles für gleichbedeutend) sind nach Sanchuniasthon, Euseb. p. 36. die die Kenntniß der Kräuter, Heilung gistiger Bisse und die Beschwörung en zuerst erfunden. Strabo L. X. p. 466. sagt, nach einigen sen'n die Kornbanten, die Kabiren, die Idaischen Dactyslen und die Telchinen einerlen, nach andern Verwandte

und nur durch geringe Unterschiede von einander getrennt. Won den Idaischen Dactylen aber sagt Schol. Apoll. Paris. L. I. v. 1131. γόητες δέ ήσαν καὶ Φαρμακείς; und auch hier war Zauber und Gegenzauber. Mamlich die linken, wie Pherecydes lehrte, waren unter ihnen die vontec, die den Zauber knupfenden, die rechten aber die den Zauber losenden. Ginige lehrten, die rechten (Fin= ger, Dactylen) sey'n manulich, die linken weiblich. Won benselben sagt der evhemerisirende Diod. Sic. V. p. 392. da sie Zauberer gewesen, haben sie sich der Beschworun= gen, Ginweihungen und Geheimlehren befliffen und auf Samothrace verweilend die Einwohner durch dieß alles in nicht geringes Erstaunen gesetzt, fast gleichlautend mit manchen Erzählungen von Othin und seinen Gesellen. — Ueber die Zauberkrafte der Telchinen. S. Diod. V. c. 55. Strab. XIV. p. 653. extr. Hesych. h. v. u. a.

(112) Schon wegen dieses erwiesenen Grundbegrifs ses (ber ihrer Natur nach untremulichen) war von der vermennten Entdeckung verschiedener Epochen in der Gesschichte des samothracischen Dienstes kein Gebrauch zu machen. Sainte - Croix p. 28. ss. behauptet, es sey'n in S. nur zwen Gottheiten verehrt worden (Himmel und Erde); darauf sey'n agyptische und phonicische Vorstellungen hinzugekommen; hierauf habe man angesangen, die alten samothracischen Gottheiten mit den griechischen zu verwechseln, aus der einen seh Ceres geworden, aus der andern Proserpina, aus der britten Pluton, ans der vierten, erst von Alegypten hergekommenen, Mercurzeine dritte Epoche will er aus der Stelle des Plinins

(Amn. 46.) herausbringen. Das Gelindeste, was sich darüber sagen läßt, ist, daß es lauter willkührliche und unerwiesne Vorstellungen sind. Er versichert zwar : "Diodore nous dit en termes claires, que le culte de Samothrace fut restauré, mais que les raisons de cet événement n'étoient connues, que des seuls adeptes," und bazu Diod. L. V. c. 49. Wahrscheins lich ist die Stelle c. 48. gemennt (Dia — mapadsifae auτῶ (τῶ Ἰασίοιι) τὴν τῶν μυσηρίων τελετὴν, πάλαι μὲν έσαν έν τη νήσω, τότε δέ πως παραδοθείσαν, ων (sc. μυσηρίων) έ θέμις απέσαι πλην των μεμυημένων, wo die lat. Uebers segung hat, ritus antea quidem in insula receptos, sed tum traditione renovatos. Eben so wenig zu bes nußen war der Henne'sche Fund, Exc. IX. ad Aen. II. "quæ, ut simpliciora, ita probabiliora habeo, hæc sunt, magnas intercessisse mutationes harum religionum; ab initio fuisse Cœlum et Terram; postea accessisse duos alios: nunc quatuor ista numina, domesticis nominibus insignita (ber Schol. bes Up. nennt sie noch mit ihrem altesten Ramen), interpretatione varia ad diversos Deos Græcorum referri cœpisse: igitur in illis memorari videas Cererem et Proserpinam, Haden et Mercurium, ab aliis Bacchum et Jovem; etiam Vulcanum in iis quæsitum, item Cybelen; nec improbabile fit, adscita fuisse hæc ipsa sacra seriori ætate;" also im Grunde eben das, mas Sainte-Croix. Dieses atomistische Werfahs ren, etwas, das als ein Ganzes nicht begreiflich scheint, durch Zusammenstückelung zu erklaren, sollte sich wenig=

stens immer auf grundliche Beweise stuken. Aber wenn Athenion 3. B., ben Schol. Ap. L. c., von nur zwen Ras biren spricht, geschieht es auf eine Urt, die zeigt, baß er vom Eigentlichen nicht redet ober es nicht kannte, die zwen Kabiren sind ihm Jasion und Dardanus. Und doch führt ihn Sainte-Croix als Gewährsmann bafür an, daß nur zwen Gottheiten gewesen. Sind Jasion und Dardanns vielleicht auch Coelum und Terra? Höchst lehrreich bagegen sind Barros Meußerungen, aus benen, weil leichthin gelesenen oder wenigstens mißverstandnen, eigentlich zuerst jene Mennung aufgebracht worden, in S. habe man anfänglich nur zwen Gottheiten verehrt. So lautet die Hauptstelle im Zusammenhang L. IV. p. 17. Immortalia et mortalia expediam, ita ut prius, quod ad Deos pertinet, dicam. (Aus bieser præfatio erhellt, daß die zunächst folgende Worte eigene Philosos phie des Barro sind.) Principes Dei Coelum et Terra. Hi Dei iidem, qui in Aegypto Serapis et Isis et "ste Harpocrates digito (qui) significat (hier wird ben zwenen gleich eine dritte bengesellt; ob diese Worte ber Bers eines Dichters, etwa bes Lucilius, sind oder eigene bes Barro, ift gleichgultig - iidem), qui sunt Taautes et Astarte apud Phœnicas, ut îdem principes in Latio, Saturnus et Ops. Terra enim et Cœlum, ut Samothracum initia docent, sunt Dei magni et hi, quos (modo) dixi multeis nominibus. Nam neque, quas Ambracia (so hat die romische Handschrift; vulg. Samothracia, offenbar gegen den Zusammenhang, der auch Scaliger's Imbrasia zuruckweist) ante portas sta-

tuit duas virileis species aheneas, Dei magni, neque, ut volgus putat, hi Samothraces Dii, qui Castor et Pollux: sed hi (scil. Samothraces Dii sunt) mas et semina (also verschieden von jenen in Ambracia zu sehenden zwen mannlichen Gestalten), et hi (s. iidem), quos augurum libri scriptos habent sic: Divi potes, et sunt (scil. hi, potes dicti) pro illeis qui in Samothrace 9 sol δυνατοί. Hæc duo, cœlum et terra, quod Anima et Corpus, Humidum et Frigidum." Die recht gelesene Stelle sagt offenbar nur dieses: Him= mel und Erde sind die ersten, alles anfangenden, Gott= heiten; diese werden in Alegnpten durch Gerapis und Tsis, in Phonicien durch Astarte und Taaut, in Sas mothracien ebenfalls durch eine mannliche und weibliche Gottheit reprasentirt. Varro sagt also nicht einmal, die Zwenzahl sen die alteste Form der Lehre (Creuzer II. 291. Unm.), sondern nur die principes Dei sepen zwen; ge= fest, es war wirklich seine Absicht, alle Gottheiten auf eine ihnen zu Grunde liegende Zwenheit philosophisch zu= ruckzuführen, so ist doch zwischen zwen ersten oder als len zu Grunde liegenden Gottheiten und zwischen zwen zuerst allein angenommenen ein deutlicher Un= terschied. Daß die gegebene Erklarung von principibus Deis (anfangenden Gottheiten) nicht aus der Luft gegrif= fen ist, erhellt aus folgenden auch für sich merkwürdigen Stellen und die manchem auch neuerlich kund gewordenen Migverstand heilsame Arzenen senn konnten. "Saturnus unus est de principibus Deis" (op. August. de Civ. Dei L. VII. c. 9.). "Saturnus pater a Jove filio est

superatus" (ib. c. 19.), "Juppiter Deus est habens potestatem causarum, quibus aliquid fit in mundo. Ei praeponitur Janus, quoniam penes Janum sunt prima, penes Jovem summa. Merito ergo Rex omnium Juppiter habetur. Prima enim Vincuntur a summis, quia licet prima praecedunt tempore, summa superant dignitate." ib. c. 19. Bu vergleichen ist damit der Ausbruck Jovis consiliarii et principes in den unten Ann. 115. angef. Worten. Diese letten Stellen bes romischen Gelehrten mochten wohl auch Licht geben, in wiefern einige, wie Schol. Apoll. l. c. erwahnt, sagen konnten, es gebe, vorzugs= weise (so muß wohl πρότερον übersetzt werden, wenn man es nicht auf Casi bezieht), nur zwen Kabiren, Zeus, den alteren, und Dionysos, den jungeren (von benden); die einzige Stelle, die man fur die ursprüngliche Zwen= zahl, doch nicht von Coelum und Terra, anführen konns te. Die dieß sagten (es waren nur Ginige) hatten aus bem tiefsten geschöpft. Hier kann namlich nicht der erste Dionnsos (f. Anm. 80.), sondern nur der Hochste ge= mennt senn, dem selbst Zeus vorangeht. Go ließ sich wohl sagen: es gebe eigentlich nur zwen Rabiren; benn diese zwen waren die hochsten, auf die alles hinausging, die gleichsam allein übrig blieben, a quibus, mit Barro zu reden, reliqui omnes superabantur. Aus ben zus leßt angeführten Stellen des Warro folgt wohl auch, daß wenigstens in dem Buch (de Diis select.), aus bem sie genommen sind, mit principibus oder primis Diis zugleich höhere, jene, wie er sagt, überwindende, aners

kannt waren, es folgt also, daß er die Reihe fortgesest bachte und nicht einmal in seiner Philosophie ben der Zwenzahl stehen blieb. Hinwiederum konnte ihn diese Fortsetzung nicht hindern, doch wieder alles (die ganze Reihe) auf den Grundgegensatz von Manulichem und Weiblichem dualistisch zurückzuleiten. Denn alle Philosos phie wird auf eine solche allem zu Grunde liegende Zwens heit geführt, ohne darum zu behaupten, daß nur zwen Wesen sey'n. Auch nennt er anderwarts (Augustin. 1. c. c. 27.) Cœlum et Terram nur bie duo principia Deorum, und Augustinus sagt von ihm nur (c. eod. in.) "Vir doctissimus et acutissimus Varro hos omnes Deos in cœlum et terram redigere ac referre conatur." Er macht ihm bort (p. 62. in. ed. Paris) den, jedoch wahrscheinlich auf Migverstand bernhenden, Worwurf: istum in libro selectorum Deorum rationem illam trium (nicht duorum) Deorum, quibus quasi cuncta complexus est, perdidisse. Dieg bes zieht sich auf folgende Ansicht, die wir ebenfalls durch Augustinus (ebendas.) als Varronisch kennen, und die sich mit dem Gedanken, alles auf eine Zwenheit zurück zu leiten, gar wohl vertragt. "Ducitur (Varro) quadam ratione verisimili, cœlum esse quod faciat, terram quæ patiatur, et ideo illi masculinam vim tribuit, huic femininam. - Hic etiam Samothracum nobilia mysteria in superiore libro sic interpretatur, eaque se, quæ nec suis nota sunt, scribendo expositurum eisque missurum quasi religiosissime pollicetur. Dicit enim, se ibi multis indiciis collegisse in simulacris, aliud significare cœlum, aliud terram, aliud exempla rerum, quas Plato appellat Ideas." Bier behauptet Barro entschies den die Drens nicht die Zwenzahl in den samothracischen Worstellungen. Es leidet auch keinen Zweisel, daß aus ben angegebnen bren Grundbegriffen die ganze Reihe zu entwickeln oder umgekehrt, die ganze Folge der Zahlen auf die Drenheit zurückzubringen ist (redigenda, wie es oben ausgedrückt wurde). Namlich alle kabirische Wes fen find nur fortschreitende Steigerungen, so daß dieselbe Zahl oder Perfonlichkeit in verschiedenen Potenzen wieder= kehrt; alle Zahlen demnach auf gewisse, und zwar uns streitig dren, Grundzahlen zurückkommen. Go ist jene Drenheit des (wie er sich ausdruckt) de quo, des à quo und bes secundum quod aliquid fiat, offenbar eben die Reihe, welche die dren ersten samothracischen Gotts heiten wirklich bilden. Demeter = Persephone (in der mah= ren Zählung gelten bende nur fur Gins) ist das de quo, Dionysus das à quo, Radmilos das secundum quod aliquid fit, und ber unbefangene Forscher wird gerne gestehen, daß die Barronische Auslegung fur das Ganze unserer Ansicht keine geringe Bestätigung ist. Jene allen zu Grunde liegende Drenzahl kann indeß fortschreitend fich wiederholen, und gleichwie die Dren Persephone, Dios unsos, Radmilos senn konnen, so konnen sie auch Juno, Jupiter, Minerva senn, wie sie Barro gleich nach der eben angeführten Stelle erklart. Barro's Meußerungen verdienten wohl diese ausführliche Erdrterung. Was ein solcher Mann, der Gelehrteste nicht nur seines Bolks,

sondern vieler Zeiten und der an Ort und Stelle, ben noch bestehendem samothracischem Dienst, alles auf's genaueste erforscht hatte, über Sinn und Bedeutung desselben urtheilte, das ist wohl auch jest noch entscheidend. Zugleich wird dieses hinreichen zum Beweiß, daß die An= gabe: es sen'n von Anfang nur zwen Kabiren gewesen und die andern erst in der Folge zufällig bazu gekommen, alles geschichtlichen Grundes ermangelt, daß also nicht einmal nothig ist, deßhalb an das übrigens sehr Wahr= scheinliche zu erinnern, daß nicht Allen alle Zahlen (oder Grade) mitgetheilt und Bielen vielleicht wirklich nur zwen Personlichkeiten bekannt wurden. Aber der das System zuerst besaß, mußte es ganz besigen, durch Zusammenstückelung konnte es nimmer entstehen. Die Kabirenreihe bildet eine unauflösliche Folge, sie ist ein seiner Natur nach untheilbares Syftem.

(113) Diese Wurzel ist אבח, consociavit, conjunxit se. Davon אברום socii, und zwar mit bem bestimmten Begriff, daß Mehrere wie Ein Mann sind. S. die entscheidende Stelle Jud. 20, 11. אברום הובירום Dieses ist die gewöhnliche Form. Aber auch אברום הובירום fommt vor, in einer gleich anzusührenden Stelle. Den benden Formen scheint die doppelte griechische Schreibung, κάβειροι (Caberi; in gedruckten Büchern sieht man wohl auch καβήρες) und κάβιροι zu entsprechen. Es ware daran genug, aber solgende Stelle eines jüdisschen Buchs beweist noch auf ganz besondre Weise die Eigentlichkeit des Ausbrucks; vom Metatron, den wir schon als den kabbalistischen Kadmilos kennen gelernt,

heißt es (Eisenm. entd. Jud. Th. II. S. 401.) הכער שנה שברון שהוא גבוה מחביריו תק שנה, "ber Rnas be Metatron, der 500 Jahr (auch dieser Ausdruck nicht unbedeutend) hoher ist, als seine Chabhirim, d. h. als feine Genoffen, Gesellen." Raum enthalt man sich an die sachsische Abschworungsformul zu benten, in Eccard. monum. catech. p. 78. "end ec forsacho - - Woden end Saxn-Ote, ende allen unholdum, the hira genotas sint," allen Unholden, die ihre Genof fen find. Ich weiß nicht, welche Meynung gerade in Lehrbüchern oder anderen nach herrschenden Ansichten eins gerichteten Schriften über die judische Philosophie oder Rabbala angenommen ist; aber so viel getraue ich aus noch ziemlich oberflächlicher Bekanntschaft mit derselben zu beweisen, daß sie Erummer und Ueberbleibsel enthalt, sehr entstellte wenn man will, aber boch Ueberbleibsel jenes Ursnstems, das der Schlussel aller religiosen Sy= steme ist, und daß die Juden nicht ganz unwahr reden, wenn sie die Rabbala für Ueberlieferung einer Lehre aus: geben, die außer der in den schriftlichen Urkunden vorhans benen, geoffenbarten (eben darum offenbaren), als um= faffenderes aber geheimes, nicht allgemein mitgetheiltes noch mittheilbares, System vorhanden war. Gehr ers wünscht muß daher tem Kenner die eben von Wien koms mende Unkundigung eines hebraisch = rabbinischen Werks erscheinen, das alle Lehrmennungen des Ben Jochoi, Verfassers des eben so berühmten als wichtigen Werkes Sohar aus den Quellen zu sammeln verspricht. Möchte ein judischer oder andrer Gelehrter Unterstüßung genug

finden, den ganzen Sohar herauszugeben und auch andes re Quellen zu offnen! Es ist fast traurig zu sehen, wie man auch in diesen Forschungen von den wahren Quellen so gang sich abgewendet hat. In Alegyptens selbst duns keln und unentrathselbaren Hieroglyphen hat man ben Schlüffel alter Religionen suchen wollen, jest ist von nichts als Indiens Sprache und Weisheit die Rede; aber die hebraische Sprache und Schriften, zuvorderst des A. I., in welcher die Wurzeln der Lehre und selbst der Sprache aller alten religiosen Systeme, bis in's Einzeln= ste deutlich erkennbar sind, liegen unerforscht. Gehr zu wünschen ist, daß diese ehrwurdigsten Denkmaler bald aus den Handen bloßer Theologen in die der reinen Ge= schichtforscher übergehen, da sie hoffen dürften, dieselbe unbefangene Würdigung zu erfahren, und als Quellen doch wenigstens eben so viel zu gelten, als die Homeris schen Gedichte oder Herodots Erzählungen. Es soll da= mit nicht gesagt senn, daß der rein geschichtliche Forscher und der Theolog nicht in Einer Person vereiniget senn konne. In diesem muß doch zuleßt alles zusammentref= fen. Aber vorerst wird es schwer halten, obwohl man anfängt, allgemein einzusehen, daß Dogmen mit Gewalt hinein und sie mit Gewalt heraus erklaren, in der wahren Schäßung keinen Unterschied macht, nur daß das Lette, wie alles blos negative Verfahren, viel eher zur Unduld= samkeit und zur Seichtigkeit führt, als das erste, welches wenigstens ein positiv verbindendes, Zusammenhang su= chendes Bestreben ist. Der Name Kabir, ober eigents lich Chabir ist ein alttestamentliches Wort, das zugleich

unauflösliche Verbindung und magische Verkettung ausdruckt. Das bekannte 727 727 Deut. 18, 11. heißt, wortlich und barbarisch überseßt, nectens nexum, consocians consociationem, aber ber Ginn ift, magicam exercens artem, incantator; daher auch בַּרִים fclecht= weg incantationes, Es. 47, 9. 12. Diese mit bem Wort אבר הבר הבר verbundene Bedeutung läßt sich nicht denken ohne eine Vorstellung, abnlich ober gleich der, die dem System der Kabiren zu Grunde liegt. Ben den vielen Bemühungen, die Bedeutung des Rabiren = Mas mens zu entrathseln, mußte wohl auch einer oder der ans dere auf jene Wurzel fallen. Der Erste, soviel ich weiß, Anton. Astorius in Diss. de Diis Cabiris, Venet-1703. insert. Poleni Suppl. etc. T. II. p. 873. fs. Er begnügt sich aber J. XI. mit der Bedeutung von Zaus berern, die הברים heißen, quia se jungunt dæmonibus, und beweist dann mit Anwendung der Anm. 111. erwähnten Stellen, doch nicht ohne manche Verworrens heit, die Rabiren senen (weder die Penates Dii, noch Damonen, noch Naturgottheiten im Barronischen Sinn, sondern) bloße menschliche Zauberer gewesen, welche den Menschen zuerst den Gotter = und Damonendienst, die Mittel sie zu gewinnen und zu zwingen gelehrt haben, darauf aber selbst für Gotter gehalten worden senn. Dem Adr. Reland, Diss. de Diis Cab. in ej. Dissertt. misc. I. pag. 191. fs., war ben Durchlesung der Schrift von Aftori eingefallen, daß man Cabiri nach jenem hebrais schen Wort, wohl auch durch juncti, socii, übersetzen konne, woben sich ihm gleich die Dioskuren, Aldunoi, Ge-

mini, socialia sidera glucklich anboten. Aber balb forte dies Bluck, daß außer ben Dioskuren auch Ces res, Proserpina, Pluto, Mercur Kabiren sind; es wird ein Versuch gemacht, auch in diesen etwas zu finden, wodurch sie socii sind, es findet sich, daß sie alle Isoi ASovioi sind und mit den Todten beschäftiget, aber auch Zeus und nach Dionys. Hal. Arch. I. 3. Apollo sind Rabiren, hier hort also die Erklarung auf, von der zugestanden wird, sie tauge nur, wenn man sich mit eis nem für die Dioskuren und jene Deos inferos zugleich paf= senden Etymon begnügen wolle, für alle aber passe בירים, denn das drucke Deos potes aus. Sehr nas turlich ware die Erwartung, Spuren des Kabiren = Mas mens auch in andern morgenlandischen Sprachen zu fin= den. Zunächst bietet sich an, was Buxt. Lex. chald. talm. p. 704. erwähnt. "In Talmud sæpe vocantur Sacerdotes Persarum הברים, vel Persae in genere ita vocantur, ut in Jevammoth fol. 63, 2. Ad Ps. 14. "dicit stultus in corde suo" R. Jochanan dixit חברים, Isti sunt Chaverim. Gloss. חברים, i. e. Persæ impii, qui non agnoscunt gloriam Israëlitarum. - Dixit R. Immi ad R. Levi: Ostende mihi Persas; dixit, similes sunt exercitibus (צבאות?) domus Israëlis: ostende mihi הברין; dixit, Similes sunt Angelis vastatoribus etc. Baal Aruch scribit: Persæ vocabant Sacrificulos sive. Sacerdotes חברים et fuerunt isti חברים pessimi, graviterque affligentes Israëlem." Eben dahin gehort, was Hyde H. r. v. P. p. 365. anführt, Origenes contra Celsum meminit Περσων ή Καβείρων. Wie man nun in jenen Chabherin, welche die Perfer selbst und ihre Priester senn sollen, nicht umhin kann, die jest noch so genannten Shebern zu erkennen, so muß auch wohl dieser Mame zuleßt mit dem Kabiren = Mamen einer und derselbe senn. Ganz eigen ist die von Ereuzer II. 287. aus Foucher sur la rel. des Perses, Ac. des Inscr. T. XXIX. und Anh. zum Zend : Avesta I. 217. angeführ= te Mennung: Kabiren sepen nichts als Gabirim, starke Manner; Menschen oder Gotter, die mit Schmieden und Bearbeiten der Metalle sich abgeben. Rach der Parsi= schen Feuer = Religion waren die Schmiede unrein, weil fie das Feuer entweihten. Daher der verächtliche Be= griff, der mit dem Wort Ghebr verbunden war und bis auf den heutigen Tag im ganzen Morgenlande fortdauert. Also Ghebern sind eigentlich Schmiede, die das Feuer verunreinigen, und mit diesem Mamen werden eben die belegt, welche der alten Parsenlehre tren das Fener heis lig halten und anbeten, und die ihnen diesen verächtlichen Namen benlegen, sind die muhammedanischen Perser, die also wohl das Feuer für heilig achten! Oder werden die Anbeter des reinen Feuers, blos um sie zu argern, Schmiede genannt, welche ausgesuchte Bosheit! Ertrag= licher druckt sich Syde aus: Alterum a Mahommedanis (et ante eos ab aliis) huic populo (veterum Persarum reliquiis) impingitur Epitheton Ghebr S. Guebr, i. e. in genere Infideles, in specie Ignicolæ. Er scheint doch anzunehmen, daß die altglaubigen Parsen nicht von den Muhammedanern erst den Ramen

Doch weil er heutzutag eine nachtheilige Bes deutung hat, glaubt er den Namen von jeher verächtlich gebraucht. Da aber das Wort in nach muhammes danisch = persischen Worterbüchern nichts anders als eben ignicola bedeutet, so kann es wohl im Munde der Mus hammedaner verächtlich, den Parsis selbst nur ehrenwerth Unstreitig ist es ihr uralter Name, der in der per= sischen Sprache so wenig als zo ein Etymon hat, also auf einen auswärtigen Ursprung hindeutet, der nirgends als in 727 zu finden ist. Eine Religion des Feuers und der Feuer=Magie ist auch der Kabirismus, der jedoch in Persien verschiedne Umwandelungen erlitt, bis er durch die lette von Zoroaster unternommene sich in das Licht = und Feuer = Geset Ormusd's verlor. Der sonst unter den Turken auch für Juden und Christen gebrauch= liche Name Gaur hat mit dem der Ghebern nichts ge= mein, er ist verdorben aus Kafur, Plural. von في infidelis, s. Langlès zu Chardin Voy. en P. VIII. p. 356. not. Unter den Handschriften des Musei Borgiani befindet sich die Uebersetzung eines indischen Buchs, Mulpanci genannt, welches der Ueberseßer P. Marco a Tumba burch libro della radice o libro del fondamento erklart; in diesem soll der besondre Lehrbegriff der cabiristischen Gekte Indiens enthalten senn. G. P. Paulini a St. Barth. Mus. Borg. Vel. Codd. Mss. p. 158. Eine beutsche Uebersetzung des ersten Gesangs, vom Herrn Bischof Münter mitgetheilt, findet sich im III. Band der Fundgruben des Orients. Es ist aber nicht viel mehr baraus abzunehmen, als was schon Georgii, Alph. Tibet. p. 98., sagt, "Brahmanes Cabiritarum Verbo vim creandi tribuunt" und P. Marco ben Paul p. 61. Li Cabiristi non credono altro Dio, che la virtù generativa, che dicono essere in ogni cosa del mondo. Bon Lehrsagen, die eine besondere Bermandtschaft mit dem Rabirenspftem beurkundeten, feis ne Spur! Da nun auch vom P. Paulino p. 159. ber indische Mame durch Cabi vel Cavi ausgedrückt wird, so kann nur ein indischer Gelehrter wiffen, in wiefern baraus Cabiriten ober eine Cabiristische Secte Indiens gemacht werden kann. Das sanskredamische Cavi ober Cabi bedeutet nach P. Paul. soviel als homo doctus, poëta, und dann ferner, theologus, sapiens. Damit wurde die Talmudische Bedeutung von 727 übereinstims men, Buxt. p. 703. 704. "Doctoribus Hebræorum priscis dicebatur אחבר Magister s. Rabbi recens creatus — sed generaliter etiam idem quod תלמיד DDIT, Doctor s. sapiens. Hinc in libro Cosri sapiens ille, qui Regi Persarum interroganti respondet, vocatur אבי, auch das arab. ביים scivit, cognovit, wovon خبين, sciens gnarus, selbst in der Bebeutung von omniscius, qui et præterita et futura novit, der alle Dinge im Zusammenhang kennt, Ben= wort von Gott. Indisch Gelehrte mogen Aufschluß ges ben, in wiefern das indische Cabi oder Cavi wirklich eis nen Bezug zu diesem Worte hat.

(114) Hieraus erhellt wenigstens, wie ungewiß es ist, daß diese senatores Deorum, wie sie ben Mart.

Cap. de nupt. Phil. L. I. p. 16. genannt werden, die zwolf Gotter der bekannten Verse des Ennins (Apul. de deo Socr. p. 225.) senn.

(115) Arnob. adv. Gent. III. p. 123. Varro, qui sunt introrsus atque in intimis penetralibus cœli, Deos esse censet, quos loquimur (namlid) Penates, denn von diesen ist im ganzen Zusammenhang die Rede), nec eorum numerum nec nomina sciri. Hos Consentes et Complices Etrusci ajunt et nominant, quod una oriantur et occidant una; sex mares et totidem feminas, nominibus ignotis et memorationis parcissimæ: sed eos summi Jovis consiliarios et principes existimari. Die Bedeutung von complices ist klar, wie die von consentes, man mag nun dieß auf consentire beziehen oder von consum ableiten, wie præsentes von præsum. Die Lesart memorationis parcissimæ hat eine Handschrift fur sich. S. Coll. Var. lectt. subj. ed. cit. Das aus der romischen Ausg. und der ihr zu Grunde gelegten Sof. aufgenommene miserationis ist hier sinnlos. Sonst findet sich das Wort Consentes nur in Inschriften, z. B. Jovi O. M. ceterisque Dîs consentibus, auch Mercurio Consenti ben Maffei p. 238. Im Werk de re rust. I. 1. unterscheidet Barro, "Deos consentes urbanos, quorum imagines (Romæ) ad forum auratæ stant" von ben consentibus rusticis, deren aber funf mannliche, sieben weibliche sind; offenbar jedoch nur Nachbildungen jener ursprunglichen. Daß die Dii Consentes nicht mit den selectis einerlen waren, erhellt aus Aug. de civ. D. IV, 23. Quis

manuscript of the

enim serat, quod neque inter Deos consentes, quos dicunt in consilium Jovis adhiberi, nec inter Deos, quos Selectos vocant Felicitas constituta sit. Auch sur ben Begriff: Senatores, consiliarii ist and ber eigentliche Ausbruck. Auf hebraisch s samaritanischen Münzen heißen die Glieder des dem Hohenpriester bens gegebenen hohen Raths (des Synedrii) seine gegebenen hohen Raths (des Synedrii) seine Benzelle. G. n. a. Tychsen in Commentt. Gott. XI. 155.

(116) Bgl. oben Unm. 31.

(117) Hieben muß namlich Jupiter in doppelter Beziehung gedacht werden, einmal, sofern er selbst einer ber sieben, bann sofern Zeus, wie die Orphiker sagen, ber Anfang, Zeus bas Mittel und Zeus das Ende ist.

(118) Also im Grunde, wenn man die gehörige Unsterscheidung hinzudenkt, wie Elohim in der Mehrzahl mit dem Zeitwort in der Einzahl verbunden wird.

(119) Ἡς σρατιής εἶς ἐιμι, λαχών θεὸν ἡγεμονῆα, ben Minter S. 8. Darum hießen die samothracischen Geheimnisse vorzugsweise ἄρρηκτα, die unzerreißbaren. Orph. Argon. 464. 465.

### ζαθεήν Σαμοθρήκην

Ένθα καὶ όρκια Φρικτά Θεων, άββηκτα βροτοϊσιν, wo Brunck ad Apoll. I. 917. und nach ihm Hermann erstens sehr unnothig öρκια in das gewöhnliche öργια, zwenstens άββηκτα in άββητα verwandelt und so grade die eigensthümliche Farbe in diesen Stellen verwischt haben. Schon daß sie ungewöhnlicher, also die schwerere Lesart ist, sollste die hergebrachte schüßen; welcher Abschreiber ware wohl unwissend genug, daß ihm nicht sur öρκια, öργια,

für άρξημτα, άρξητα einfiele, welcher gelehrt genng, um sich das Gegentheil einfallen zu lassen? "Ορκια subint. ispa heißen die kabirischen Weihen ihrer Eigenthümlichkeit wegen; sie waren Aufnahme in den Bund der Götter (man denke nur immer an den alts und neutestamentlichen Begriff dieses Worts, Berith hieß ihr altester Siß in Phonicien). Auf einen Bund deuteten auch die Binden (ταινίαι), das Abzeichen der Eingeweihten, Schol. Ap. l. c. Wie hier, ist auch Ap. I. 917. άρξημτα das eigensthümliche Wort.

(120) Plat. in Phæd. p. 77. 177. Bip.

(121) In zwen Schaaren sind aber gesondert die Seelen der Todten,

Welche den Reigen beginnt mit den leuchtenden himmelsgestirnen,

Diesem heere bin ich gesellt, denn der Gott mar mein Führer.

Samothr. Infchr. nach Munter.

(122) Eckhel Doctr. Num. Vet. III. p. 375. fs.

## Rachschrift.

Die voranstehende Abhandlung gehort ihrer ursprunglichen Bes stimmung nach zu einer Reihe von Werten, die fich auf die Belts alter ale gemeinschaftlichen Mittelpunct beziehen. Daß fie burch eine außere Beranlaffung fruber ericheint, fonnte jene Bestimmung nicht andern, und ale Beplage jenes Werte wird fie barum in bem weiteren Umfreis ericheinen, in ben fie fich durch den Buchhandel verbreitet. Diefer Bufat hebt ihre Gelbststandigfeit nicht auf, ba man ihr hoffentlich zugestehen wird, auch gang fur fich und ohne alle Beziehung eriftiren zu tonnen. Dicht an fich, nur ber Intens tion bes Werfaffers nach Beplage eines andern Werts, ift fie jus gleich Anfang und Uebergang ju mehreren anbern, beren Abfict ift, das eigentliche Uripftem ber Menschheit, nach miffenschaftlicher Entwidelung, wo moglich auf geschichtlichem Weg, aus langer Ber: bunkelung an's Licht zu bringen. Denn untrennlich von Geschichte ift die bis ju einem gewiffen Punct gelangte Biffenschaft und faft nothwendig ber Uebergang ber einen in die andre. Dicht gufällig geht der allgemeineren Untersuchung die besondere des famothracis iden Spfteme voran; es war Abficht, diefes jum Grunde ju les gen; benn wie gemacht jum Schluffel aller übrigen ift burch bobes Alter wie durch Rlarheit und Ginfachheit ihrer Umriffe die Rabis renlehre. Soviel alfo über ben weiteren Bufammenhang biefer Ab: handlung, die übrigens gang fur fich genommen werden muß, und auch gang fur fich, nach ihrem besonderen Inhalt, gepruft fenn will.

## Druckfehler.

Wegen der Ansehnlichkeit dieses Verzeichnisses wird den Versasser wenigstens die Entfernung vom Druckort entschuldisgen. Da viele sinnstdrend sind, so bittet er die Leser, sich die, wiewohl nicht kleine, Muhe doch nicht verdrießen zu lassen und sammtliche noch vor dem Lesen zu verbessern.

### 3m Text.

| ø.       | Zeile | *    | statt:                                   | lies:                               |
|----------|-------|------|------------------------------------------|-------------------------------------|
|          | 10    |      | Traciens                                 | Thraciens.                          |
| 5        | 4     |      | Dardamus .                               | Dardanus.                           |
| 6        | 12    |      | jener                                    | jene.                               |
| 7        | 17    |      | Mnasras                                  | Mnaseas.                            |
| 2        | 19    |      | Uriofersas                               | Ariofersos.                         |
| 7        | 21    | 7    | Raswilos                                 | Rasmilos.                           |
| <b>7</b> | 4 5.  | u.3  | Judiono                                  |                                     |
| 12       | 17    |      | benn                                     | Denn.                               |
| 14       | 16    |      | fruchtbare                               | furchtbare.                         |
| 14       | 18    |      | vor: also setze ein Co                   | mma.                                |
| 18       | 11    |      | naturlichen                              | naturlichsten.                      |
| 19       | 3     |      | nach: Othin setze ein                    | Comma.                              |
| 20       | 9     |      | strafte                                  | straft.                             |
| 21       | I     |      | Radwilos                                 | Kadmilos.                           |
| 21       | 7     |      | ift: zwar, auszustrei                    | chen.                               |
| 21       | 12    |      | werden                                   | worden.                             |
| 21       | 14    |      | ist das Comma nach:<br>nach: Camillus at | Gotter zu fetzen und uszustreichen. |
| 27       | I     |      | gottwirkend                              | gottwirfende.                       |
| 27       | 2     |      | je                                       | ja.                                 |
| 27       | 3 \$  | . u. | tiefste                                  | Ziefste.                            |
| 31       | 3 \$  |      | damonisches                              | Damonisches.                        |
| 31       | 17    |      | nur                                      | wie.                                |
| 31       | 18 -  |      | den der                                  | ber ben.                            |
| 31<br>32 | 17    |      | ihr                                      | ihm.                                |
| 32       |       | . u. |                                          | Bootien.                            |
| 33       | 4     |      | nach: zusammen fete                      | ein Comma.                          |
| 40       | 12    |      | Geschichte                               | In drift.                           |
| 40       | 13    |      | zugesellt                                | gesellt.                            |
| 50       | 20    |      | ben                                      | ber.                                |

# In ben Unmerfungen.

| <b>ල</b> .           | Anm.           | Beile            | ftatt:                  | lies:                                   |  |  |
|----------------------|----------------|------------------|-------------------------|-----------------------------------------|--|--|
| 44                   | I              | 2                | 24                      | 214.                                    |  |  |
|                      | 1              | 2                | beutzutag               | Hentzutag.                              |  |  |
| 44                   | 1              | 4                | Melauschen Melanischen. |                                         |  |  |
| 44<br>44<br>44<br>45 | 1              | ó                | Σαμοθράκης              | Σαμοθράκης.                             |  |  |
| 44                   | ī              | 6                | moderela.               | moditeiq.                               |  |  |
| 45                   | 2              | I                | Strabo                  | Gtrato                                  |  |  |
| 45                   | 2              | 2                | Die                     | Die.                                    |  |  |
| 45<br>46             |                |                  | Cammeri                 | Cammeni.                                |  |  |
| 47                   | 3              | 2                | Σαμε                    | Σάμε.                                   |  |  |
| 74                   | •              | -                |                         | en une mit diefer einzigen              |  |  |
|                      | ,              |                  | Unführung aus           | gebliebner Accente; wo fie              |  |  |
|                      | •              |                  |                         | , wird fie ber geneigte Le-             |  |  |
|                      |                |                  | fer von felbft bi       |                                         |  |  |
| 47                   | 6              | 2                | por: Plinius            | eBe bes.                                |  |  |
| 47                   | 6              | 3                | L. v.                   | hac v.                                  |  |  |
| 47                   | 6              | 12               | Exultore                | Exsultare.                              |  |  |
| 47<br>48<br>48       | 8              | 12               | p. 262.                 | p. 362.                                 |  |  |
| 40                   |                |                  | (Plutarch)              | (Plutarch.)                             |  |  |
| 40                   | 9              | 5                |                         | marte j. B. Claudian fee                |  |  |
|                      |                |                  | Be: Claudian.           |                                         |  |  |
| 10                   | •              | •                | ift wa nach & a         | nazuftreichen.                          |  |  |
| 48<br>48<br>48       | 10             | 9                | august.                 | augusti.                                |  |  |
| 40                   |                |                  | L. I.                   | l. cit.                                 |  |  |
| 48                   | 10             | 3                | ibrer                   | íbm.                                    |  |  |
| 50<br>50<br>52<br>53 | 13             | 4                | Gouiffier               | Gouffier.                               |  |  |
| 50                   | 20             | 4 2              | T. XXYII                | XXVII.                                  |  |  |
| 50                   | 23             | -6               |                         |                                         |  |  |
| 52                   | 29             | 16               | Mutter . Erde           | Mutter Erbe.                            |  |  |
| 53                   | 30             | 4                | 4.<br>b.                | 40.                                     |  |  |
| 53                   | 30             | 11               |                         | ibid.                                   |  |  |
| 53                   | 31             | ult.             | worden                  | werden.                                 |  |  |
| 54                   | 31             | 6                |                         | Bort soll der zwente Buche              |  |  |
|                      |                |                  | stabe ein Che           |                                         |  |  |
| 54<br>54             | 31             | 10               |                         | n Punct stehen.                         |  |  |
| 54                   | 31             | 14               |                         | tab des arab. Worts soll                |  |  |
| 100                  |                | Selection Cheere |                         | blæsum) senn.                           |  |  |
| 54                   | 31             | 4 v. u.          |                         | stab des arab. Worts soll blæsum) senn. |  |  |
| 55                   | 31             | 5                | Baharan                 | Baharam.                                |  |  |
| 55<br>55<br>55<br>55 | 31             | 10               | ber                     | ben.                                    |  |  |
| 55                   | 32             | 3                |                         | vit fege ein Comma.                     |  |  |
| 55                   | 32             | ult.             | Eingriff                | Begriff.                                |  |  |
| 57                   | 32<br>32<br>36 | 1                | longuit                 | languit.                                |  |  |
| 32                   | 30             | •                | Ton Parc                | Janguit.                                |  |  |

| S.                                     | Anm.           | Beite       | fatt:                                | ties :                                    |
|----------------------------------------|----------------|-------------|--------------------------------------|-------------------------------------------|
| 57                                     | 36             | 3           | gleichlautet                         | gleichlautete.                            |
| 57                                     | 36             | ğ           | #69w                                 | 1169w.                                    |
| 57                                     | 36<br>36       | 12          | situ                                 | siti.                                     |
| 57<br>58<br>58<br>58<br>58             | 43             | 2           | äda                                  | ã de                                      |
| 58                                     | 44             |             | ×60,000                              | zeávov.                                   |
| 50                                     |                | 3           | aknereré                             | akherené.                                 |
| 50                                     | 44             | 3<br>5<br>7 | bervortraten                         | bervortreten.                             |
|                                        | 44             |             | superias                             |                                           |
| 59                                     | 44             | 15          |                                      | superius.                                 |
| 59<br>62                               | 45             | ı           | wie                                  | ineunt.                                   |
| 62                                     | 47             | 5.<br>18    | nach: Gestalten se                   |                                           |
| 62                                     | 47             |             | Paulanios                            | Pausanias.                                |
| 62                                     | 47             | 21          | samothracischen                      | samothracischer.                          |
| 63                                     | 49             | 3           | Proserpine                           | Proferpina.                               |
| 63                                     | 50             | 20. u.      | Th.                                  | Esaj.                                     |
| 64                                     | 50             | 4           | Telmassus                            | Telmeffus.                                |
| 64                                     | 50             | 6           | soll der erste Buchs<br>Teth senn.   | tab des hebr. Worts ein                   |
| 64                                     | 50             | 9           | aratioris                            | arationis.                                |
| 64                                     | 50<br>51       | 9           | ir.                                  | in.                                       |
| 64                                     | •              |             | In fammtlichen ar                    | abifchen Wortern biefer                   |
| und                                    | 53             |             |                                      | er Anfangsbuchstab ein                    |
| 65<br>65<br>67<br>67                   | 56             | 2           | Freja                                | Freja.                                    |
| 65                                     | 56<br>56<br>64 | 8           | nach: fri fete ein                   | Table                                     |
| 67                                     | 24             | 11          |                                      | as Parenthese = Zeichen.                  |
| 67                                     | 64             |             | os                                   |                                           |
| 60                                     |                | 12          |                                      | os (griechtsch).                          |
|                                        | 64             | 7           | in wiefern, inm                      |                                           |
| 68                                     | 64             | 10          | Sacy                                 | Sacy.                                     |
| 68                                     | 64<br>64       | 21          | P. Pais                              | Φ9ά.                                      |
| 70                                     | 64             | 11          | Ulars                                | Diers.                                    |
| 70                                     | 64             | 18          | Carpentres                           | Carpentras.                               |
| 70<br>70                               | 64             | 20          | Worts ein Sch                        | ten Buchstab des hebr.<br>va stehen.      |
| 70                                     | 64             | 21          | das hebr. Wort st<br>zwente Buchstab | oll Osiri heißen; der daher ein Vau fenn. |
| 71                                     | 64             | 9           | aber                                 | eben.                                     |
| 71                                     | 64             | 16          | mago                                 | maga.                                     |
| 71                                     | 64             | 24          | mir                                  | nur.                                      |
| 71                                     | 64             | 24          | Carpentres                           | Carpentras.                               |
| 72                                     | 64             |             | mir                                  | nur.                                      |
|                                        | 64             | 3           | weiß                                 | muß.                                      |
| 71<br>71<br>71<br>71<br>72<br>72<br>72 |                | -           | 44                                   | **************************************    |

\*

.

.

10922022

| S.                         | Anm. | Beile   | ftatt:                              | lice:                                                                                                           |
|----------------------------|------|---------|-------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 72                         | 64   | 11      | angeführten Mamen                   | angeführter Dame.                                                                                               |
| 72                         | 64   | ult.    | Chrisaon                            | Chryfaor.                                                                                                       |
| 72<br>72<br>73<br>73<br>74 | 64   | 19      | Pottos                              | Potter.                                                                                                         |
| 73                         | 64   | 21      | subirt                              | subint.                                                                                                         |
| 74                         | 66   | 2       | Διαμίλιον                           | Diamigiov.                                                                                                      |
| 74                         | 67   |         | Die lette Beile ift fin             |                                                                                                                 |
| 75                         | 71   | 4       | le muffen in Eins                   |                                                                                                                 |
| 75                         | 71   | 4 v. u. | murden                              | murden.                                                                                                         |
| 75<br>75                   | 71   | Iv. u.  | foll ein Mem senn.                  | 이 네 내용하다 그 아들은 열심이 있다면 하는데 하는데 하나 이 독일이 있는 사람이 되었다면 하는데 그는 이 사람이 되어 있다면 하는데 |
| 76                         | 71   | 2       | p. 19. 70.                          | p. 1970.                                                                                                        |
| 77                         | 72   | 3 v. u. | Der                                 | ber.                                                                                                            |
| 77                         | 73   | 1       | ist nach: augur ein (               | uszustreichen.                                                                                                  |
| 78                         | 73   | 3       | borangehenden                       | Borangehens.                                                                                                    |
| 78<br>80                   | 73   | Ib. u.  |                                     | alle.                                                                                                           |
| 81                         | 82   |         | ift vor: Festus bas auszuftreichen. |                                                                                                                 |
| 83                         | 84   | 5       | würde                               | wurde.                                                                                                          |
| 84                         | 84   | 5<br>4  |                                     | Sepher Jetira.                                                                                                  |
| 84                         | 84   | 6       | bor : nicht fete ein C              | omma.                                                                                                           |
| 85                         | 84   | 6       | nech: Spftem find di                | ie Worte ausgefallen<br>te Zahl.                                                                                |
| 85                         | 84   | .7      | am Unfang der Zeile einzuschalten.  |                                                                                                                 |
| 85                         | 84   | 15      | bergeführte                         | her geführte.                                                                                                   |
| 87                         | 88   | 2       | Mahomedanisch                       | Mahommedanifch.                                                                                                 |
| 87                         | 88   | 5 2     | zugedacht                           | zugesteht.                                                                                                      |
| 88                         | 94   | 2       | Egypten                             | Megnpten.                                                                                                       |
| 90                         | 94   | 18      | de                                  | te.                                                                                                             |
| 91                         | 94   | 12      | gewiffer                            | gewiffe.                                                                                                        |
| 92                         | 99   | 7       | Auseinanderrollende                 | Auseinanderwollens de.                                                                                          |
| 92                         | 99   | 8       | bie Rabiren halten                  | Sephäftes halt.                                                                                                 |
| 92                         | 99   | 9       | fie felbit                          | ibn felbft.                                                                                                     |
| 94                         | 104  | í       | seneciores                          | seneciones.                                                                                                     |
| 94                         | 104  | 13      | desto eifriger u. står=             |                                                                                                                 |
| 95                         | 104  | 13      | videatur                            | videntur.                                                                                                       |
| 95                         | 105  | 3 v. u. | spåten                              | spåter.                                                                                                         |
| 95                         | 105  | 2 b. u. |                                     | ben.                                                                                                            |
| 95<br>96                   | 105  | 3       | bem                                 | ben.                                                                                                            |

10933053

.

Soweit konnte der Berf. die Bogen bor der Herausgabe durchsehen, und verwahrt sich baher fenerlich gegen alle auf den ferneren Bogen befindliche Fehler, die der mit kritischem Scharfsinn begabte Leser ad analogiam der bisher angezeigten leicht selbst wird verbessern konnen.

Außerdem hat sich der Setzer erlaubt, die an den Rand geschriebenen Zahlen, welche die Abschnitte (Capitel, Paras graphen) des Textes bezeichneten, wegzulaffen, da auf diese Zahlen hie und da in der Anmerk. verwiesen ift, so wird der geneigte Leser ersucht, sich dieselben nach folgender Angabe benzuschreiben.

| Zu | Seite | 4              | Beile | 6       | gehört | die | Randzahl | 2.             |
|----|-------|----------------|-------|---------|--------|-----|----------|----------------|
| _  | _     | 6              | _     | 14      | _      | _   |          | 3.             |
| -  | -     | 7              | -     | 14      |        | _   | _        | 4              |
| _  | _     | 9              | _     | 3       | _      | _   | _        | 5.             |
| _  | _     | Ió             | _     | 15      | _      | _   | .—       | 4.<br>5.<br>6. |
| _  | -     | II             | -     | 8       | _      |     | -        | 7.             |
| -  | _     | 16             | _     | 18      | _      | _   | _        | 7•<br>8.       |
| _  | _     | 18             | -     | 18      |        | _   |          | 9.             |
| -  | _     | 20             | _     | 12      |        | _   | _        | 10.            |
| _  | _     | 23             | _     | 14      | _      | _   | _        | II.            |
| _  | _     | 25             | _     | 10      |        | _   |          | 12.            |
| -  | -     | 26             | _     |         | _      | _   | _        | 13.            |
| _  | _     | 28             | _     | 4       | -      | _   |          | 14.            |
| -  | -     | 29             | _     | 22      | _      | _   | _        | 15.            |
| -  | _     | 31             | _     | 2       | _      | _   | _        | 16.            |
| -  | _     | 33             | _     | 4       | -      | _   |          |                |
| _  | -     | 36             |       | 8       | _      | _   |          | 17.            |
| _  | -     | 38             |       |         | _      | _   | _        | FO.            |
| -  | -     | 36<br>38<br>41 | -     | 7<br>13 | -      | -   | -        | 19.<br>20.     |

=

•

| 10933053 |    |  |    |   |  |
|----------|----|--|----|---|--|
|          |    |  |    |   |  |
|          |    |  |    |   |  |
|          |    |  |    |   |  |
|          |    |  |    |   |  |
|          |    |  |    | • |  |
|          |    |  |    |   |  |
|          |    |  |    |   |  |
|          |    |  |    |   |  |
|          |    |  |    |   |  |
|          |    |  | E  |   |  |
|          | 04 |  |    |   |  |
|          |    |  | ** |   |  |
|          |    |  |    |   |  |
|          |    |  |    |   |  |
|          |    |  |    |   |  |
|          |    |  |    |   |  |
|          |    |  |    |   |  |

10933053

----

